al-Tazkiah, Volume 8 No. 2, Desember 2019

KONSEP BIMBINGAN TAZKIYATUN NAFS DALAM
MEMBENTUK SIKAP JUJUR MAHASISWA BKI MELALUI

PEMBIASAAN (CONDITIONING)

LUKMA NULHAKIM

Univesitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: lukmanrumni8@gmail.com

Abstract: This paper aims to offer the concept of tazkiyatun
nafs guidance as a solution for personality guidance for
prospective Islamic counselors to form a commendable
attitude, one of which is honest attitude by prioritizing aspects
of religiosity of students. Providing tazkiyatun nafs guidance
through the habituation method by the counselor, positioning
the counselor helps to be a reminder of the inner order that has
its own rules. Physiological and psychological circumstances
are the essential basis of human personality

Keywords: Tazkiyatun Nafs, honest, and habituation

Abstrak: Artikel ini bertujuan menawarkan konsep bimbingan
tazkiyatun nafs sebagai solusi bimbingan kepribadian pada
calon konselor islami untuk membentuk sikap terpuji, salah
satunya sikap jujur dengan mengedepankan aspek religiusitas
peserta didik. Memberikan bimbingan tazkiyatun nafs melalui
metode pembiasaan oleh konselor, memposisikan pembimbing
membantu menjadi pengingat tatanan batin yang mempunyai
aturan-aturan tersendiri. Keadaan fisiologis dan psikologis
merupakan basis hakiki kepribadian manusia.

Kata Kunci: Tazkiyatun Nafs, jujur, dan pembiasaan

A. Pendahuluan

Bimbingan dan Konseling Islam
jika ditinjau dari dari perspektif
keilmuan sangat jelas bahwa tugas dari
seorang  konselor  Islami  sangat
dibutuhkan dalam rangka membimbing

dan mengarahkan serta

mengembangkan potensi yang dimiliki
konselinya. Kemudian konselor juga
harus memiliki kompetensi kepribadian
dimana  kompetensi  ini  akan
memeperlihat kepribadian yang mantap,
stabil, dewasa, arif , dan berwibawa-yang

akan menjadi tauladan bagi peserta

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License || 129


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

didik -serta berakhlak mulia.! Lebih-
lebih sikap jujur pada diri seorang
konselor harus dimiliki karena dalam
proses membimbing dan memberikan
pelayanan BK diharapkan tidak ada
unsur kebohongan.

Dalam dunia pendidikan, sikap
jujur memegang peranan yang penting
dalam rangka keberhasilan prestasi
akademik peserta didik, karena dengan
sikap jujur maka akan memunculkan
kebenaran dan kepercayaan dari respon
sosial, sehingga menumbuhkan
pandangan yang positif seseorang pada
dirinya (orang yang jujur).

Sikap  jujur dalam  konteks
mahasiswa BKI atau calon konselor
islami dapat diambil kesimpulan bahwa
jika seorang calon konselor islami
memiliki sikap jujur dalam dirinya maka
dapat dipastikan ia akan dipercaya
dalam melakukan pelayanan bimbingan
dan konseling dengan baik, dengan
bekal kempuan yang sudah dimilikinya.
Seorang konselor yang memiliki sikap

bekal

pengetahun dan kepercayaan sehingga

jujur  akan  memunculkan
sikap mental positif akan menjadi

kebiasaan dalam hidupnya.

Munif chatib, Gurunya Manusia, (Bandung: PT.
Mizan Pustaka, 2011), 29.

Kemudian, penyembuhan jiwa tak
ubahnya penyembuhan badan. Bedanya
penyembuhan jiwa dilakukan dengan
rendah dan

melenyapkan sifat-sifat

ahlak yang hina dari jiwa serta
mengusahakan keutamaan dan ahlak
mulia, sementara penyembuhan badan
dilakukan dengan melenyapkan virus-
virus penyakit tubuh. Umumnya, fostur

adalah

(seimbang),

asal sehat dan normal

lalu ditimpa berbagai

penyakit dari pengaruh makanan,

perubahan cuaca, dan pergantian

kondisi. Demikian pula semua orang
dilahirkan dalam keadaan normal dan
sehat (tanpa cacat) sebagaimana
diisyaratkan Rasulallah saw: “Setiap bayi
dilahirkan  dalah

Orangtuanyalah yang buatnya menjadi

keadaan fitri.

seorang Yahudi atau Nasrani atau
Majusi”.  Yakni orangtuanya yang
mengusahakan  berbagai  sifat-sifat
rendah  lewat  pembiasaan  dan

pengajaran.’
Sebagaimana keadaan badan tidak

diciptakan sempurna tapi

disempurnakan dengan olahraga dan
makanan yang baik, keadaan jiwa pun
tidak

diciptakan  dalam  keadaan

2Syekh Yahya ibn Hamzah al-Yamani, Pelatihan
Lengkap Tazkiyatun Nafs, terj. Maman Abdurrahman
Assegaf (Jakarta: Zaman, 2012), 15.

130 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

sempurna, tapi berpotensi menjadi

sempurna. Jiwa menjadi sempurna
melalui penyucian dan pelurusan ahlak
dengan ilmu. Jika badan sehat, dokter
hanya perlu menerapkan aturan-aturan
yang bisa mejaga kesehatannya. Jika
badan sakit, dokter perlu mengobatinya.

Demikian pula keadaan jiwa, jika ia
suci dan bersih serta berahlak terdidik,
sang konselor hanya perlu menjaganya
dan menjaga sifat-sifatnya,
menambahkan kekuatan padanya dan
mengusahakan  pengentalan  sifat-
sifatnya. Jika tidak sempurna dan tidak
bersih, ia harus disempurnakan dan
dibersihkan. Penyakit yang mengubah

keseimbangan fostur

yang
mengakibatkan sakit hanya bisa ditawar
dengan sesuatu yang menjadi lawannya,
panas ditawar dengan dingin dan dingin
ditawar dengan panas. Demikian pula

sifat-sifat rendah yang merupakan

penyakit hati mesti disembuhkan
dengan  lawannya. Bodoh  harus
disembuhkan dengan ilmu, kikir

disembuhkan dengan derma, takabur
disembuhkan dengan tawaduk, rakus
ditawar dengan menahan diri secara
paksa dari berbagai syahwat. Si sakit
tubuh harus mau menelan pahit obat

untuk sembuh, demikian pula si sakit

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

hati mesti mau menahan pahit
mujahadah (kesungguhan) dan sabar
untuk mengobati hatinya.

Kemuliaan dan  keutamaan
manusia adalah hati. Dengan hatinya
manusia mengungguli mahluk-mahluk
lain, Dengan hatinya ia siap untuk
makrifatullah (mengenal Allah). Di dunia
ini makrifat merupakan keindahan,
kesempurnaan, dan kebanggaannya, dan
di akhirat merupakan perlengkapan dan
simpanannya. Manusia mampu
mengenal Allah dengan hatinya, bukan
dengan organ-organ tubuhnya. Hatilah
yang mengetahui Allah, yang beramal
untuk Allah, yang berjalan menuju Allah,
yang mendekat kepada Allah. Sementara
organ-organ tubuh hanya mengikuti dan
menjadi organ pembantu, alat-alat yang

diperbantukan oleh hati, hati yang

mempekerjakannya seperti tuan
mempekerjakan budak.
Penyucian  (at-tazkiyah), dalam

bahasa arab berasal dari kata zakaa-
yazkuu-zakaa’an,yang berarti suci, At-
tazkiyah berarti tumbuh, suci, dan
berkah” Secara etimologi’® jiwa memilki
beberapa makna, yang paling menonjol
di antaranya adalah. (1) Jiwa bermakna

Roh, Jika dikatakan

“jiwanya

SLisan al-Arab, Ibn Manzhur, materi (jiwa), V1/233,
dan Mufradat ar-Raghiib, 501

| 131


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

adalah
rohnya. (2) Jiwa bermakna sesuatu dan

dikatakan,”

keluar”,maka yang dimaksud

hakikatnya, jika Dia

membunuh jiwanya dan binaslah jiwanya”.!

Pada prinsipnya tazkiyatun nafs

sangat berarti bagi kelangsungan
manusia. Di samping dapat membentuk
pribadi yang bersih dari gangguan jiwa,
juga

seseorang

kesehatan =~ mental dapat

mengantarkan menuju
kebahagiaan dunia maupun akhirat.
manusia  akan

diri

Dengan tazkiyah,

memperoleh  kesadaran dan
selanjutnya akan memperoleh pula
kesabaran. Nilai-nilai itu sama dengan
konsep dan cita-cita yang mengarahkan
perilaku individual dan kolektif manusia
dalam kehidupan mereka. Nilai-nilai
Islam menyatu dengan sifat manusia dan
mengakibatkan evolusi spiritual dan
moralnya.

Para Nabi dan Rasul diutus untuk
membimbing dan mengarahkan manusia
kea rah kebaikan yang hakiki dan juga
sebagai figure konselor yang sangat
mumpuni dalam memecahkan
permasalahan (problem solving) yang

berkaitan dengan perbuatan manusia,

‘Anas Ahmad Karzon, Tazkiyatun Nafs :
Gelombang Energi Penyucian Jiwa Menurut al-Qur'an dan
as-Sunnah di Atas Manhaj Salafus Shalih, terj. H. Emiel
Threeska, cet ke-2 (Jakarta: Akbar Media, 2012), 15.

agar manusia keluar dari tipu daya
setan. Sebagai contoh para nabi dan
rasul membimbing manusia agar mampu
menggunakan waktunya dengan sebaik-
baiknya dan tidak menyia-nyiakannya,
beramal saleh dan saling menasehati
dalam  kesabaran dan kebenaran.
Sebagaimana firman Allah SWT dalam
al-Qur’an surat al-‘Ashr [103] : 1-3.

Artinya : Demi masa. Sesungguhnya
manusia itu benar-benar dalam kerugian,
Kecuali orang-orang yang beriman dan
mengerjakan amal saleh dan nasehat
menasehati supaya mentaati kebenaran dan

nasehat menasehati supaya menetapi
kesabaran.

Manusia  diharapkan  saling
memberi bimbingan sesuai dengan

kemampuan dan kapasitas manusia itu
sendiri. Memberi bimbingan agar tetap
sabar dan tawakal dalam menghadapi
perjalanan kehidupan yang sebenarnya.
Untuk menjadi orang-orang yang
beriman harus adanya hidayah dan
pertolongan dari Allah SWT dan perlu
adanya bimbingan. Allah SWT juga dapat
memberikan kesesatan sesuai apa yang

dikehendaki-Nya. Sebagaimana Allah

berfirman :
Artinya : 27.  Orang-orang kafir
berkata:  "Mengapa tidak  diturunkan

kepadanya (Muhammad) tanda (mukjizat)
dari Tuhannya?" Katakanlah:

132 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

"Sesungguhnya Allah menyesatkan5 siapa
yang dia kehendaki dan menunjuki orang-
orang yang bertaubat kepada-Nya", (Q.S. ar-
Ra’d [13]:27).

Dari ayat-ayat tersebut juga dapat
dipahami bahwa ada jiwa yang menjadi
fasik dan ada pula jiwa yang menjadi
takwa. Ayat ini menunjukkan agar
manusia selalu mendidik diri sendiri
maupun orang lain, dengan kata lain
membimbing kea rah mana seseorang
itu akan menjadi baik atau buruk.

Nabi Muhammad SAW mengajak
manusia untuk menyebarkan atau
menyampaikan ajaran Islam walaupun
satu ayat saja yang dipahami, dengan
demikian nasihat agama juga dapat
disebut bimbingan (guidance). Islam

memberi  perhatian pada  proses

bimbingan, Allah SWT menunjukkan

adanya  bimbingan, nasihat atau

petunjuk bagi manusia yang beriman
dalam melakukan perbuatan terpuji,
seperti yang tertuang dalam ayat-ayat
berikut :

Artinya : Sesungguhnya kami telah
menciptakan manusia dalam bentuk yang
sebaik-baiknya . Kemudian kami kembalikan
dia ke tempat yang serendah-rendahnya
(neraka). (Q.S. at-Tin [95] : 4-5)

Sdisesatkan Allah berarti: bahwa orang itu
sesat berhubung keingkarannya dan tidak mau
memahami petunjuk-petunjuk Allah. dalam ayat ini,
Karena mereka itu ingkar dan tidak mau memahami
apa sebabnya Allah menjadikan nyamuk sebagai
perumpamaan, Maka mereka itu menjadi sesat.

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

Kemudian ayat lain juga
menjelaskan yang artinya Dan
hendaklah ada di antara kamu segolongan
umat yang menyeru kepada kebajikan,
menyuruh  kepada yang ma'ruf dan
mencegah dari yang munkar,6 merekalah
orang-orang yang beruntung. (Q.S. Ali Imran

[3]:104)

Kebutuhan  akan  hubungan

bantuan (helping relationship), pada

dasarnya timbul dari manusia yang

melahirkan seperangkat pertanyaan
mengenai  apakah  yang  harus
diperbuatnya. Dalam konsep Islam,

manusia memiliki fitrah dan Allah SWT
menciptakan manusia dengan bentuk
yang paling sempurna dengan semua
kelebihan yang ada pada manusia, tetapi
manusia juga cenderung berkeluh kesah.
Manusia yang beriman dan berilmu,
Allah  SWT

derajatnya, sebagaimana firman Allah

akan  meninggikan

sebagai berikut :

Artinya : Hai orang-orang beriman
apabila  kamu  dikatakan  kepadamu:
"Berlapang-lapanglah dalam majlis", Maka
lapangkanlah niscaya Allah akan memberi
kelapangan  untukmu.  dan  apabila
dikatakan:  "Berdirilah  kamu", Maka
berdirilah, niscaya Allah akan meninggikan
orang-orang yang beriman di antaramu dan
orang-orang yang diberi ilmu pengetahuan
beberapa  derajat. dan  Allah  Maha

*Ma'ruf: segala perbuatan yang mendekatkan
kita kepada Allah; sedangkan munkar ialah segala
perbuatan yang menjauhkan kita dari pada-Nya.

| 133


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

mengetahui apa yang kamu kerjakan. (Q.S.
al-Mujadalah [58] : 11).

Pendekatan Islam juga dapat
dikaitkan dengan aspek-aspek psikologis
dalam pelaksanaan layanan bimbingan
dan konseling yang meliputi pribadi,
sikap, kecerdasan dan perasaan yang
terintegrasi dalam sistem qalbu, akal, dan
nafsu manusia yang menimbulkan
tingkah laku. Untuk menjadikan insan
yang baik beriman dan bertakwa perlu
adanya bimbingan. Bimbingan tersebut
dilakukan dengan proses komunikasi,
agar setiap masalah dapat diselesaikan
dengan baik. Manusia adalah mahluk
yang disebut mahluk beragama (homo
religious), oleh karena itu memiliki naluri
agama (instink religious), sesuai dengan

firman Allah SWT sebagai berikut :

Artinya Maka  hadapkanlah
wajahmu dengan lurus kepada agama Allah;
(tetaplah atas) fitrah Allah yang Telah
menciptakan manusia menurut fitrah itu.
tidak ada peubahan pada fitrah Allah.
(Itulah) agama yang lurus; tetapi
kebanyakan manusia tidak mengetahui.®
(Q.S. ar-Ruum [30] : 30).

Berdasarkan uraian di atas, maka

dapat ditarik kesimpulan bahwa yang

’Netty Hertati, et. al, Islam dan Psikologi (Jakarta:
Rajawali Pers, 2004), 163.

Sfitrah Allah: maksudnya ciptaan Allah.
manusia  diciptakan  Allah mempunyai naluri
beragama yaitu agama tauhid. kalau ada manusia
tidak beragama tauhid, Maka hal itu tidaklah wajar.
mereka tidak beragama tauhid itu hanyalah lantara
pengaruh lingkungan.

menjadi latar belakang masalah dalam
penelitian ini adalah kekhawatiran jika
kompetensi kepribadian dalam diri
mahasiswa BKI atau calon konselor

islami jauh dari kata terpuji atau tidak

berakhlak karena kebiasaan tidak
bersikap jujur dalam segala hal.
Permasalahan semacam ini akan

menimbulkan sikap mental negatif, jika
ini dibiarkan maka sebagai seorang
mahasiswa BKI atau calon konselor akan
memberikan tauladan yang tidak baik
bagi peserta didik ketika sudah menjadi
konselor nanti.
Permasalahan -
tidak
Permendiknas No. 27 tahun 2008 yang
bahwa

berada

permasalahan

tersebut sejalan  dengan

disebutkan konteks  tugas

konselor dalam  kawasan
pelayanan bimbingan dan konseling
yang bertujuan untuk mengembangkan
potensi dan memandirikan konseli
dalam pengambilan keputusan dan
pilihan untuk mewujudkan kehidupan
yang produktif, sejahtera, dan peduli
kemaslahatan umum.” Konselor adalah

ahli

bimbingan konseling terutama dalam

pengampu  pelayanan dalam

jalur pendidikan formal dan non formal.

°Lihat lampiran Permendiknas No.27 tahun
2008 tentang Standar Kualifikasi Akademik dan
Kompetensi Konselor.

134 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

Berdasarkan pemaparan di atas
membentuk sikap jujur dalam diri calon

dilakukan

pemberian

konselor  islami  perlu

mengingat  pentingnya
layanan bimbingan dan konseling yang
profesional, pemberian materi berupa
tazkiyatun nafs diharapkan mampu
bekal

konselor dalam pelaksanaan layanan

memberikan kepada  calon

bimbingan  dan  konseling  yang
profesional dan berlandaskan nilai-nilai

dalam Islam.

B. Pembahasan

1. Tazkiyatun Nafs

a. Pengertian konseling

Secara etimologis kata tazkiyah

berarti “mensucikan” atau
“membersihkan”, sebagian ulama
mengartikan pula “tumbuh besar”
dan “makin banyak”.” Sedangkan
kata nafs memiliki makna yang
“nafs”

bervariasi,  diantaranya

diartikan sebagai “jiwa”, sesuai
makna kandungan surat (al-Fajr :
27-30). Kedua “nafs” didefinisikan

sebagai  “nyawa”  sebagaimana
terdapat dalam surat (Ali-Imran :

185), adapun surat (Yusuf : 53)

19 Sa’id Hawwa, Induk Pensucian Jiwa (Singapore:
Pustaka Nasional Pte Ltd, 2002), 3.

menggunakan arti kata “hawa
nafsu”. Sedangkan beberapa tokoh
memaknainya dengan “keakuan”
atau ‘“ego” sebagaimana terdapat
dalam surat (Al-An’am 164)."
Dalam Bahasa Arab kata “nafs”

identik dengan istilah  “jiwa”,
sebagaimana istilah ini digunakan
dalam Bahasa Indonesia. Bahasa
Yunani menyebut “jiwa” dengan
“psyche”  serta  kata  “soul”
dipergunakan dalam Bahasa Yunani.

Sedangkan secara etimologi,

“tazkiyatun nafs” berarti berbagai

amal perbuatan yang
mempengaruhi  jiwa  seseorang
secara langsung maupun tidak
langsung yang bertujuan

menyembuhkan diri dari berbagai

“tawanan”  penyakit, = dengan
merealisasikan berbagai ahlakul
karimah. Dengan demikian,
tazkiyatun nafs bukan sekedar

berprinsip pada pembersihan jiwa
dari segala penyakit hati semata
melainkan juga pembinaan dan
pengembangan  jiwa  positif."
Sedangkan kebalikan “tazkiyatun

nafs” adalah lafadz tadsiatun nafs

1 Musa Asy'arie, Dialektika Agama untuk
Pembebasan Spiritual (Yogyakarta: LESFI, 2002), 24-25.

2 Jaelani A.F. Penyucian Jiwa dan Kesehatan
Mental (Jakarta: Amzah, 2000), 44.

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License || 135


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

(menjatuhkan jiwa dan
merendahkannya), mengakibatkan
terhambatnya  jiwa individu
berma’rifat kepada Allah SWT.
sebagaimana telah Allah terangkan
dalam al-Qur,an Surat al-A’raf [7] :
179.

Artinya Sesungguhnya telah
kami jadikan untuk neraka Jahannam
kebanyakan dari jin dan manusia,
mereka mempunyai hati, tetapi tidak
dipergunakan untuk memahami (ayat-
ayat Kami) dan mereka mempunyai
mata tetapi tidak dipergunakan untuk
melihat (tanda-tanda kekuasan Allah),
Mereka itu sesungguhnya seperti
binatang ternak, bahkan mereka lebih
sesat lagi. Mereka inilah orang-orang
lalai.

Pada prinsipnya tazkiyatun nafs
sangat berarti bagi kelangsungan
manusia. Di  samping  dapat
membentuk pribadi yang bersih dari
gangguan jiwa, kesehatan mental
juga dapat mengantarkan seseorang
menuju kebahagiaan dunia maupun
akhirat. Lebih jauh mengenai
tazkiyatun nafs, mari kita simak
pemaparan beberapa tokoh terlebih
dahulu mengenai pengertian umum
mengenai tazkiyatun nafs. Menurut
al-Razi  dalam  Tafsir  al-Kabir
tazkiyatun nafs diartikan dengan
tathir dan tanmiyat yang berfungsi

untuk menguatkan motivasi

seseorang dalam beriman dan
beramal saleh. Adapun Muhammad
Abduh mengartikan tazkiyatun nafs
sebagai tarbiyatun nafs (pendidikan
jiwa) melalui tazkiyatul aql dari
agidah yang sehat.

Zainuddin Sadar,
mendefinisikan  tazkiyatun nafs
sebagai pembangunan karakter
(watak) dan transformasi dari
persoalan manusia, di mana seluruh
aspek  kehidupan = memainkan
peranan penting dalam prosesnya.”
Tazkiyah sebagai konsep pendidikan
dan  pengajaran  tidak  saja
membatasi dirinya pada proses
pengetahuan yang sadar, tetapi
agaknya lebih merupakan tugas
untuk member tindakan hidup taat
bagi individu yang melakukannya,
sedangkan mukmin adalah karya
seni yang dibentuk oleh tazkiyah.
Anshori mengartikan tazkiyatun
nafs sebagai upaya psikologis dari
“agen” moral untuk membuang
kecenderungan-kecenderungan
negatif dalam jiwa dalam mengatasi
konflik batin antar nafsu al-

lawwamah dengan nafsu al-amarah.

3 Zainuddin Sardar, Masa Depan Peradaban

Muslim (Surabaya: Bina Ilmu, 1985), 383.

136 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

Dengan tazkiyah," manusia akan
memperoleh kesadaran diri dan
selanjutnya akan memperoleh pula
kesabaran. Nilai-nilai itu sama
dengan konsep dan cita-cita yang
mengarahkan perilaku individual
dan  kolektif ~manusia dalam
kehidupan mereka. Nilai-nilai Islam
menyatu dengan sifat manusia dan
mengakibatkan evolusi spiritual dan
moralnya.

Tazkiyah dalam persepektif Al-
Qur’an lebih dititikberatkan pada
tazkiyah an-nafs. Menurut Ahmad
Mubarak," tazkiyah an-nafs
(penyucian jiwa) dapat dilakukan
melalui perbuatan yang telah
diisyaratkan oleh al-Qur’an, yaitu (1)
pengeluaran infak harta benda Q.S.
al-Lail [92]:18, (2) takut azab Allah
dan menjalankan ibadah salat Q.S.
al-Fatir [35]:18, (3) menjaga kesucian
kehidupan seksual Q.S. an-Nur
[24]:30, dan (4) menjaga etika
pergaulan Q.S. an-Nur [24]:28. al-
Qur’an juga mengisyaratkan proses
tazkiyah bisa terjadi melalui ajakan

orang lain. Ada empat ayat yang

1 Ziauddin Sardar, The Future of Muslim
Civilisation (Rekayasa Masa Depan Peradaban Muslim),
terj. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1993), 237.

15 Achmad Mubarok, Jiwa dalam al-Qur’an : Solusi
Kritis Keruhanian Manusia Modern (Jakarta: Paramadina,
2000), 69.

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

menyebutkan hal itu, yaitu Q.S. al-
Bagarah [2]:129 dan 151, Q.S. Ali
Imran [3]:164, dan Q.S. al-Jumu’ah
[62]:2.

Dalam (Q.S. an-Nur [24]:21)
disebutkan bahwa seandainya bukan
karena anugerah Allah seseorang
selamanya tidak bisa menyucikan
jiwanya dan Allah memberikan
anugerah itu kepada orang yang
dikehendaki-Nya. Dalam Q.S. an-
Nisa [4]:49, ketika al-Qur’an mencela
tingkah laku manusia yang merasa
dirinya telah suci, juga ditegaskan
bahwa Allah yang membersihkan
jiwa orang-orang yang dikehendaki-
Nya.

Dengan uraian di atas tazkiyah
lebih dititikberatkan pada tazkiyah
an-nafs (penyucian jiwa) yang sudah
barang tentu melalui proses yang
harus dilakukan sesuai dengan
petunjuk al-Qur’an dan sunnah Nabi

Muhammad Saw.

a. Dasar dan Tujuan Tazkiyatun
Nafs

Dasar-dasar penyucian jiwa
terdapat dalam beberapa ayat al-
Qur’an, diantaranya dalam surat al-

Baqarah [2] : 151.

| 137


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

Artinya : Sebagaimana Kami telah
menyempurnakan  nikmat  Kami
kepadamu. Kami telah mengutus
kepadamu Rasul di antara kamu
yang membacakan ayat-ayat Kami
kepada kamu dan mensucikan kamu
dan mengajarkan kepadamu al-
Kitab dan al-Hikmah (as-Sunnah),
serta mengajarkan kepada kamu apa
yang belum kamu ketahuinya.

Kemudian Surat al-Lail [92] : 17-
18. Artinya : Dan kelak akan
dijauhkan orang yang paling takwa
dari neraka itu, Yang menafkahkan
hartanya (di jalan Allah) untuk
keperluan membersihkannya.
Selanjutnya Surat asy-Syams [91]

8-10. Artinya : Maka Allah
mengilhamkan  kepada jiwa itu
(jalan) kefasikan dan ketakwaannya.
Sesungguhnya beruntunglah orang
yang mensucikan jiwa itu, Dan
Sesungguhnya merugilah  orang
yang mengotorinya.

Adapun tujuan dari tazkiyah
memiliki pengaruh yang besar
dalam membentuk jiwa yang mulia.
Pada dasarnya tujuan tazkiyah
adalah  mengantarkan  manusia
berinteraksi ~ terhadap  sesama,
berkompetisi positif, maupun dapat
membangun sifat positif lainnya
demi kemaslahatan manusia pada
umumnya.  Sedangkan  tujuan
tazkiyatun nafs menurut pandangan
Sa’id Hawwa secara garis besar

adalah bagaimana hamba dapat

berkomunikasi kepada Allah SWT
dan mampu menghindarkan diri
dari beberapa bahaya penyakit hati.
Seperti gangguan stress, emosi
meninggi, sombong, kikir maupun
terhindar dari pengaruh setan
sekalipun. Selain ini pula tazkiyah

bertujuan mewujudkan individu

memiliki  kepribadian  tangguh
bermental positif.
Adapun  kajian = mengenai

tazkiyatun nafs menurut Sa’id
Hawwa, selain adanya kesucian
antar komponen, tazkiyah juga
tidak melalui pendekatan tarigah,
bai’at, maupun suluk, sebagaimana
metode yang dilakukan Iman al-
Ghazali, Ibnu-Qoyyim al-Jauziyah,
Ibnu Atho’illah Assakandari maupun
tokoh-tokoh

Perjalanan spiritual muzakki (orang

tasawuf  lainnya.
yang melakukan tazkiyah) menurut
Sa'id Hawwa dapat dilakukan
melalui serangkaian ~ metode
tathahhur, tahaqug, maupun takhallug
yang dilakukan secara step by step
dengan pendekatan langsung (direct
approach) antara konselor dan

konseli.

138 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

b. Komponen-komponen Sarana
atau Metode Tazkiyatun Nafs

Adapun mengenai penyucian
jiwa harus melalui beberapa metode
tazkiyah dengan segenap eksistensi,
setelah mendiagnosis jenis penyakit
dan sebab-sebabnya. Imam Ghazali
misalnya  menyebutkan  terapi
fundamental untuk menyembuhkan
penyakit jiwa dengan memotong
substansinya (maddah) dan
menghilangkan variasi
penyebabnya, dengan  bantuan
lawan-lawan  penyakit tersebut.
Penyembuhan penyakit jiwa dapat
pula dilakukan melalui terapi ilmu
dan amal. Kedua terapi ini diartikan
sebagai kemampuan membuang
substansi dan pengaruh sifat buruk,
dengan menekankan pengahapusan
sebab musababnya, seperti
menghapus perangai kikir dapat
dilakukan dengan membiasakan
kebaikan beramal sedekah, dan
sebagainya.

Pandangan Hamka dan Dadang
Hawari menyarankan ~ dalam
melakukan penyucian jiwa dengan
menjalankan syari’at Allah. yang
mana syari’at tersebut harus

dikerjakan di atas jalan tertentu

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

sehingga ia tidak tersesat dari jalan
yang ia tempuh. Adapun pandangan
Hamdani Bakran dalam melakukan
tazkiyah melalui apa yang disebut
masuknya hamba kepada “otoritas
llahiyah” dalam artian muzakki atau
konseli harus membawa esensi
jiwanya kepada kehadirat Allah SWT
tanpa memandang dunia seisinya,
sehingga jiwa konseli benar-benar
kosong dari tipu daya dunia.'®
Menurut  Khursyid Ahmad,
tazkiyah merupakan konsep Islam
mengenai  karakter = manusia.
Tazkiyah —adalah  suatu konsep
dinamis dan multidimensional yang
menyangkut beberapa aspek diri.
Tujuan tazkiyah adalah memurnikan
dan membentuk diri.” Ada enam
komponen yang merupakan sarana
tazkiyah, yaitu zikir, ibadah, taubah,
sabar, muhasabah, dan do’a.”® Setiap
sarana tazkiyah memberikan dan
memiliki titik labuh pada diri
seseorang dan dapat digunakan
sebagai filter hal-hal yang akan

menghancurkan diri seseorang serta

“Hamdani Bkran Adz-Dzaky, Konseling dan
Psikoterapi Islam (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru,
2004), 434.

Khursyid Ahmad dikutip Ziauddin Sardar, The
Future of Muslim Civilisation, 237.

Maksudin, Pendidikan Nilai Komprehensif : Teori
dan Praktek (Yogyakarta: UNY Press, 2009), 44-47.

| 139


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

dapat mendorong perkembangan
dimensi diri yang memudahkan

tumbuhnya kesadaran diri.

1) Tazkiyahmelalui zikir
Zikir berarti mengingat Allah.

Pengingatan itu bisa dalam hati
tanpa mengucapkan sesuatu tetapi
selalu sadar akan kehadiran Allah
dan bisa juga penyebutan nama
Allah atau penyitiran ayat-ayat al-
Qur’an. Zikir tidak harus
dihubungkan  dengan  situasi
tertentu. Zikir melampaui seluruh
batasan aktivitas manusia dan
menciptakan suatu iklim mental dan
psikologis yang dapat melindungi
manusia dari populasi
lingkungannya. Nabi Muhammad
Saw. telah menjelaskan perbedaan
antara orang yang sering melakukan
dzikir dan orang yang tidak pernah
melakukan zikir sebagai seorang
yang hidup dan yang mati. Apabila
orang tidak dapat bernafas lagi
berarti kehidupannya telah
berakhir. Demikian pula, meskipun
seseorang secara fisik masih hidup,
apabila tidak pernah menyebut

nama Allah, berarti ia dianggap

telah mati.

2) Tazkiyah melalui ibadah

Zikir sebenarnya sama dengan
ibadah. Ibadah berarti
menghambakan diri kepada Allah,
yaitu merupakan sarana untuk
menyucikan diri. Dasar ibadah
adalah bahwa manusia merupakan
ciptaan Allah SWT. Taqarrub kepada-
Nya dengan penuh pengabdian.
Itulah yang dinamakan ibadah.
Ibadah  merupakan  lingkaran
penjagaan spiritual yang
menempatkan Islam disekeliling
individu atau kelompok masyarakat.
Itulah komponen utama subsistem
spiritual bagi sistem Muslim. Unsur-
unsur ibadah meliputi ibadah salat,
zakat, puasa, dan haji. Ibadah dalam
Islam telah dilepaskan dari ikatan
para perantara antara manusia
dengan penciptanya. Meskipun
dalam Islam ada ulama dan “muslim
professional”, fungsi kependetaan
tidak diakui. Orang-orang Muslim
berdo’a langsung pada Allah. Ibadah
dengan pengecualian haji,
pelaksanaannya  tidak  dibatasi
tempat, Islam menganggap setiap
tempat cocok wuntuk beribadah.
Setiap orang apapun kedudukannya
boleh bergabung dengan seluruh

umat untuk menghadapkan muka

140 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

mereka kea rah Ka’bah di dalam
Masjid Suci Makkah dan melakukan
shalat. Nabi Muhammad Saw.
Pernah  bersabda bahwa seluruh
bumi telah diberikan padaku dalam
bentuk sebuah masjid yang suci dan
bersih. Sebagaimana tampak jelas
pada unsur-unsur yang beragam,
Islam telah memperluas bidang
ibadah. Jadi ibadah tidak terbatas
pada do’a yang harus dilakukan
pada kesempatan-kesempatan
tertentu saja. Sebaliknya, dalam
Islam, setiap tindakan yang baik
yang dilakukan secara tulus sama
dengan ibadah.

Jadi, makan, minum, tidur, dan
bermain  merupakan  tindakan
duniawi yang dapat memenuhi
kebutuhan fisik manusia dan
menimbulkan kenikmatan indrawi
itu jika dilakukan dalam lingkup
Islam sama dengan ibadah dan
pelakunya mendapat pahala. Semua
itu dikatakan sebagai ibadah karena
jika seseorang berusaha memenuhi
kebutuhan sebatas yang
diperbolehkan dalam hukum berarti
dia berusaha menahan diri dari

sekedar memperturutkan kata hati

dan dari hal-hal yang dilarang.

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

Dengan demikian berarti ibadah
memberikan  jaminan  bahwa
seseorang tetap dapat menambah
kesadaran dirinya sementara dia
menikmati sepenuhnya

kesenangan-kesenangan duniawi.

3) Tazkiyah melalui taubah

Taubat  berarti = mengakui
kesalahan dan berpaling kembali
kepada Allah serta memohon
ampunan-Nya. Menurut al-Qur’an

dibedakan  dari

kelompok masyarakat lain karena

umat  Islam

mereka tidak pernah berusaha
mempertahankan kesalahan
mereka. Berbuat kesalahan itu
sangat manusiawi sifatnya, tetapi
dalam diri setiap individu terdapat
sebuah unsur, yaitu hati nurani
yang selalu berusaha memperbaiki
kesalahannya. Hati nurani ini
berfungsi sebagai suatu sistem
kontrol arus balik otomatis yang
mengandung unsur koreksi yang
dapat memperbaiki masukan agar
bisa didapat hasil yang diinginkan.
Hasil yang diinginkan itu adalah
kembali pada parameter-parameter
Islam dan taubat merupakan
katalisator yang dapat mempercepat

usaha untuk kembali. Oleh karena

| 141


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

itu, taubat sama dengan bertindak

sesuai dengan kata hati nurani.

4) Tazkiyah melalui sabar
Sabar pada hakikatnya

bersangkut-paut dengan ketabahan.
Menggali sabar berarti memupuk
ketekunan yang merupakan bagian
proses  taubat karena  sabar
mengharuskan orang agar bertekun
menapaki jalan kebaikan dan
kembali kepada-Nya setiap kali
kesalahan terlanjur dilakukan. Jadi,
bersabar  artinya  meneruskan
pelaksanaan sistem Muslim apapun

pengorbanan yang dituntut.

5) Tazkiyah melaluin muhasabah
Muhasabah adalah kritik dan

kritik diri. Muhasabah untuk diri
sendiri dianggap lebih  hebat
dibandingkan dengan perjuangan
bersenjata melawan musuh-musuh
Islam. Muhasabah adalah perang
melawan  diri  sendiri.  Nabi
Muhammad  Saw.  melukiskan
sebagai perjuangan lebih besar
ketika beliau berkata sepulang dari
medan perang bahwa kita kembali
dari jihad yang lebih kecil untuk
menuju jihad yang lebih besar. Nabi
Muhammad Saw. juga berkata

bahwa orang yang bijaksana adalah

orang yang selalu mengkritik
dirinya sendiri dan berusaha
mendapatkan kebaikan di akhirat.
Sebaliknya, orang yang bodoh
adalah orang yang hanya menuruti
kehendak dirinya sendiri dan
mengharapkan kebaikan-kebaikan

dari Allah.

6) Tazkiyah melalui do’a

Do’a adalah memohon petunjuk
kepada Allah dalam setiap tindakan
dan perbuatan. Khursyid Ahmad
melukiskan do’a sebagai potret
seluruh ~ ambisi ~ kita  yang
sesungguhnya merupakan pelukisan
yang cukup tepat karena seluruh
skala prioritas seseorang dalam
kehidupannya dapat tercermin

dalam doanya.

2. Sikap Jujur
a. Pengertian Sikap Jujur

Sikap atau dalam bahasa
Inggris disebut juga attitude.
Attitude merupakan suatu cara
seseorang bereaksi terhadap suatu
rangsangan atau biasa disebut
respon terhadap situasi yang
sedang dihadapi. Menurut kamus
bahasa Indonesia oleh W..S.

Poerwodarminto, sikap diartikan

142 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

sebagai perbuatan yang didasarkan
oleh keyakinan atas norma-norma
yang ada di suatu masyarakat.
Sikap (attitude) dalam buku karya
Laura A. King mengartikan sikap
adalah berbagai pendapat dan
keyakinan kita mengenai orang
lain,  objek, atau  gagasan
sederhananya, bagaimana kita
berbagai hal®.
Pendapat lain sikap di artikan

merasakan

sebagai bagian dari tingkah laku
manusia sebagai gejala atau
gambaran  kepribadian  yang

memancar keluar

Jujur, menurut pendapat
Naim® merupakan nilai penting
yang  harus  dimiliki  oleh
seseorang.  Menurutnya  jujur
bukan hanya dari ucapan, tetapi
juga harus tercermin melalui
kehidupan sehari-hari. Sedangkan
menurut Elfindri, dkk?*
mengartikan jujur berarti sama

dengan lurus hati, tidak

YLaura  A. King, Psikologi Umum Sebuah

berbohong, berkata apa adanya,
tidak curang, serta senantiasa
mengikuti peraturan yang berlaku.
Pendapat lain mengartikan jujur
sebagai upaya mengakui, berkata,
atau memberikan suatu informasi
yang sesuai dengan kebenaran dan
kenyataan. Sikap jujur atau
kejujuran yang dimiliki individu
biasa dihubungkan dengan hati
nurani dan pengakuan. Orang yang
biasa memiliki sikap jujur, saat
berkata ataupun berperilaku tidak
sesuai dengan hati nurani, maka
akan merasakan kerisauan dan
ketidak tenangan.”

Dari pendapat para ahli
tersebut bahwasanya  jujur
merupakan suatu nilai yang sangat
penting dimiliki seseorang, jujur
adalah suatu sikap yang dilakukan
individu/seseorang kepada
seseorang lainnya tentang apa
yang didengar, dilihat serta
dilakukannya  tanpa  adanya
pengurangan ataupun

penambahan dari apa yang di

Pandangan  Apresiatif, Jakarta :Penerbit Salemba
Humanika, 2017, hlm. 184

2N, Naim. Character Building Optimalisasi Peran
Pendidikan dalam Pengembangan Ilmu & Pembentukan
Karakter Bangsa. Jogjakarta: Ar-Ruzz Media, 2012, hlm.
132. 2Fitri Nurul, dkk. “Pengaruh Sikap Kedisiplinan

2Elfindri, dkk. Pendidikan Karakter Kerangka, — Dan Kejujuran Peserta Didik Terhadap Hasil Belajar
Metode, dan Aplikasi Untuk Pendidik dan Profesional.  Biologi”, Jurnal Biotek, Volume 4 Nomor 1 Juni 2016,
Jakarta : Baduose Media Jakarta. 2012, hlm. 96. hlm. 88.

alaminya serta perlakuannya

dadasarkan  dengan  berpikir

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License || 143


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

positif, berbuat sesuai dengan
aturan dan tata nilai, bertanggung
jawab atas segala perbuatan yang

dilakukan, dan
berupaya untuk dapat dipercaya

senantiasa

oleh lingkungannya.

b. Tingkatan Jujur

Jujur, mempunyai tingkatan
didalamnya, tingkatan tersebut
diantaranya terdapat lima bagian,
(1). Jujur dalam peerkataan,
artinya kejujuran dalam perkataan
dalat diketahui ketika seseorang
memberikan suatu informasi atau
berita. (2). Jujur dalam niat, yaitu
yang berkaitan dengan keikhlasan,

kejujuran  dalam niat dapat

diketahui ~ ketika  seseorang
melakukan sesuatu  karena
keikhlasan tanpa meminta

imbalan.  (3). Jujur  dalam
memenuhi keinginan, bagi
seseorang mudah mengungkapkan
keinginan, akan tetapi untuk
merealisasikannya cukup berat,
dalam hal ini diperlukan kejujuran
pada  diri  individu  untuk
merealisasikannya. (4). Jujur dalam
perbuatan, adalah menunjukan

kesungguh-sungguhan seseorang

dalam mengerjakan sesuatu sesuai
dengan apa yang ada di dalam
didalam

beragama, yang menjadi kejujuran

hatinya.  (5).  Jujur

yang paling tinggi dan mulia.

Penjabaran tersebut diatas,
senada dengan pendapat dari
Irwan yang mengatakan
bahwa tingkatan kejujuran terdiri
dari jujur dalam berbicara, jujur
dalam  niat,  jujur  dalam
merealisasikan,  jujur  dalam
bertindak, dan jujur dalam
beragama. Sikap jujur harus di
punyai seseorang dari sejak dini,
kejujuran dapat dibentuk, menurut
Prayitno dan Afriva Khaidir , dan
Tim Penyusun P3N-KC
menyatakan nilai karakter cerdas
jujur adalah bahwa individu
mampu berkata apa adanya,
berbuat atas dasar kebenaran,
membela kebenaran, bertanggung
jawab, memenuhi kewajiban dan
menerima hak, lapang dada, serta
menegang suatu janji. **

1. Benang Merah antara
Tazkiyatun Nafs dan Sikap
Jujur

BJuliana Batubara, “Pengembangan Karakter

Jujur  Melalui Pembiasaan”, Jurnal Konseling dan
Pendidikan, Volume.3 No. 1, Februari, hlm. 1-6, hal. 3.

bid, hal. 3.

144 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

Uraian secara teoritis
mengenai tazkiyatun nafs dan
sikap jujur mengantarkan pada
pemahaman mengenai benang
merah antar keduanya. Masing-
masing individu sebenarnya telah
dibekali potensi (kemampuan)
yang sudah dibawa sejak lahir,
sehingga tugas individu meyakini,
mengembangkan, dan memelihara
potensi yang sudah ada sehingga
dapat digunakan dengan tujuan
yang baik seperti menolong orang
dalam kaitannya dengan profesi
konselor islami sehingga
permasalahan  konseli  dapat
teratasi.

Usaha membentuk sikap jujur
dalam diri calon konselor islami
dalam konteks konseling dianggap
perlu karena apabila konselor
memiliki kebiasaan berbohong
atau tidak jujur maka sudah dapat
dipastikan bahwa pelaksanaan
layanan bimbingan dan konseling
akan berjalan tidak sesuai dengan
tujuan yang diharapkan, karena
jika dalam proses bimbingan
konseling seorang klien

konselor nya

mengetahui

berbobong  amaka kepercayaan

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

konseli akan hilang. sebaliknya
apabila konselor memiliki sikap
jujur akan mengantarkan pada
proses konseling yang benar dan
akan tumbuh kepercayaan dari
berbagai macam pihak.

Untuk itu, perlu adalanya
pembekalan spiritual atau
penyucian  jiwa dalam  diri
mahasiswa BKI atau calon konselor
pemberian bimbingan tazkiyatun
nafs sebagai bekal kemampuan
secara teori, aplikasi, dan praktek
langsung mengenai tazkiyatun
nafs agar calon konselor islami
memiliki bekal untuk kepribadian
dirinya dan membantu
kepribadian orang lain agar lebih
sehat secara mental atau memiliki
mental positif sehingga sikap jujur
itu sudah menjadi kewajiban yang
harus dilakukan dalam
kehidupannya karena  konsep
tazkiyatun nafs mengembalikan
jiwa kedalam keadaan bersih dan
jiwa yang bersih akan
mengantarkan seseorang untuk

selalu berkata jujur.

| 145


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

2. Konsep Tazkiyatun Nafs dalam
Membentuk Sikap Jujur
Mahasiswa BKI Melalui
Pembiasaan (Conditioning)

Pembiasaan merupakan
sesuatu yang sering dilakukan
dalam kehidupan sehari-hari. Hal
ini tercermin dalam tingkah laku
melakukan

seseorang  untuk

sesuatu. Sehingga apa yang

dilakukan seseorang merupakan

proses melakukan pembiasaan.
Pembelajaran merupakan
rangkaian  proses  pendidikan.

Pembelajaran adalah suatu proses
aktivitas membelajarkan  dan
belajar, di dalamnya terdapat dua
subjek yang saling terlibat, yaitu
guru dan peserta didik. Para
bahwa

paling

psikolog  menyepakati
bentuk belajar  yang
sederhana adalah pembiasaan
(conditioning). Ini bukan berarti
bahwa pembiasaan adalah proses
yang tidak komplit, melainkan
pembiasaan sebagai suatu bentuk
belajar yang sudah diobservasi
pada organisme yang lebih rendah
dari manusia dan ditemukan
bahwa ini merupakan bentuk
belajar yang lebih mendasar

dibandingkan  proses  belajar

berfikir, dan

pemecahan masalah.

seperti  konsep,

Komponen yang merupakan
sarana tazkiyah, yaitu zikir, ibadah,
taubah, sabar, muhasabah, dan do’a.
Setiap sarana tazkiyah memberikan
dan memiliki titik labuh pada diri
seseorang dan dapat digunakan
sebagai filter hal-hal yang akan
menghancurkan diri seseorang
serta dapat mendorong
perkembangan dimensi diri yang
memudahkan tumbuhnya
kesadaran diri dari kecenderungan
tidak  jujur. Berikut konsep
bimbingan tazkiyatun nafs dalam
membentuk sikap jujur mahasiswa

BKI:

a) Bimbingan Tazkiyah melalui zikir

Konselor atau pembimbing

memberikan pemahaman kepada
peserta didik bahwa zikir berarti
Allah.

Pengingatan itu bisa dalam hati tanpa

mengingat Dimana
mengucapkan sesuatu tetapi selalu
sadar akan kehadiran Allah dan bisa
juga penyebutan nama Allah atau
penyitiran ayat-ayat al-Qur’an. Zikir
tidak harus dihubungkan dengan

situasi tertentu. Zikir melampaui

146 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

seluruh batasan aktivitas manusia
dan menciptakan suatu iklim mental
dan psikologis yang dapat melindungi
manusia dari populasi lingkungannya.
Dalam  proses  bimbingan  ini
seseorang pembimbing harus mampu
mempengaruhi pola pikir peserta
didik bahwa dengan adanya berzikir
didik akan

menghadirkan

peserta selalu

tuhannya  dalam
segala aspek aktivitas yang dilakukan
oleh  peserta didik.  Sehingga
kecenderungan untuk melakukan
kobohongan dalam peerkataan, tidak
jujur dalam niat, tidak jujur dalam
memenuhi keinginan, tidak jujur
dalam perbuatan, dan tidak jujur
didalam beragama akan bisa ter filter
dengan cara berpikir seperti itu.
Namun hal itu peran pembimbing
harus sebagai pengingat (reminder)
dan pemberi respon dari apa yang
tampak setelah proses bimbingan
tazkiyatun nafs untuk pembiasaan
agar terjadi kebiasaan baik dalam diri

peserta didik dan diri pembimbing

atau konselor.

b) Bimbingan  Tazkiyah  Melalui

Ibadah
Konselor atau pembimbing
memberikan pemahaman kepada

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

peserta didik bahwa ibadah berarti
menghambakan diri kepada Allah,
untuk

yaitu merupakan sarana

menyucikan  diri.  Menjelaskan
kembali bahwa manusia merupakan
ciptaan Allah SWT. Taqgarrub kepada-
Nya dengan penuh pengabdian. Itulah
Ibadah

penjagaan

yang dinamakan ibadah.
merupakan  lingkaran
spiritual yang menempatkan Islam
disekeliling individu atau kelompok
masyarakat. Itulah komponen utama
subsistem  spiritual bagi sistem
Muslim. Unsur-unsur ibadah meliputi
ibadah salat, zakat, puasa, dan haji.
Ibadah dalam Islam telah dilepaskan
dari ikatan para perantara antara
manusia dengan penciptanya. Orang-
orang Muslim berdo’a langsung pada
Allah. Tbadah dengan pengecualian
haji, pelaksanaannya tidak dibatasi
tempat, Islam menganggap setiap
tempat cocok untuk beribadah. Dalam
bimbingan ini pembimbing atau
konselor harus mampu memberikan

bahwa
ibadah adalah kewajiban mutlak yang

pemahaman unsur-unsur
harus dilaksanakan sebagai hamba
yang baik, karena ketika kualitas
ibadah peserta didik baik maka akan

berpengaruh pada  kenderungan

| 147


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

untuk  menghindari  melakukan
kobohongan dalam peerkataan, tidak
jujur dalam niat, tidak jujur dalam
memenuhi keinginan, tidak jujur

dalam perbuatan, dan tidak jujur

didalam beragama.
c) Bimbingan Tazkiyah  melalui
taubah
Konselor atau pembimbing
memberikan pemahaman kepada

peserta didik bahwa taubat berarti
mengakui kesalahan dan berpaling
kembali kepada Allah serta memohon
ampunan-Nya. Konselor =~ mampu

beribadah

dengan memotivasi peserta didik

membangun semangat
bahwa dalam al-Qur’an umat Islam
dibedakan dari kelompok masyarakat
lain karena mereka tidak pernah
berusaha mempertahankan kesalahan
mereka. Memberikan pemahaman
tentang  kesalahan itu sangat
manusiawi sifatnya, tetapi dalam diri
setiap individu terdapat sebuah
unsur, yaitu hati nurani yang selalu
berusaha memperbaiki kesalahannya.
Hati nurani ini berfungsi sebagai
suatu sistem kontrol arus balik
otomatis yang mengandung unsur
koreksi yang dapat memperbaiki

masukan agar bisa didapat hasil yang

diinginkan. Hasil yang diinginkan itu
adalah kembali pada parameter-
parameter  Islam  dan  taubat
merupakan katalisator yang dapat
mempercepat usaha untuk kembali.
Oleh karena itu, taubat sama dengan
bertindak sesuai dengan kata hati
nurani. Dalam bimbingan ini konselor
atau pembimbing mampu mengajak
peserta didik yang melakukan
perbuatan tidak jujur agar tidak
mengulangi lagi perbuatannya dan
memberikan pemahaman kepadanya
bahwa Allah menyukai orang yang
taubat

dengan  sunguh-sungguh,

pemahaman  seperti ini  perlu
diberikan kepada peserta didik agar
perbuatan tidak jujur berhenti

dilakukan.

d) Bimbingan Tazkiyah melalui sabar

Konselor atau pembimbing
memberikan pemahaman kepada
peserta didik bahwa sabar pada
hakikatnya bersangkut-paut dengan
ketabahan. Menggali sabar berarti
memupuk ketekunan yang
merupakan bagian proses taubat
karena sabar mengharuskan orang
agar bertekun menapaki jalan

kebaikan dan kembali kepada-Nya

148 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

setiap kali kesalahan terlanjur
dilakukan. Jadi, bersabar artinya
meneruskan  pelaksanaan  sistem
Muslim apapun pengorbanan yang
dituntut. Dalam konteks kejujuran

didik  harus

memahami keasabaran untuk tidak

peserta mampu

melakukan  kobohongan  dalam

peerkataan, tidak jujur dalam niat,
memenuhi

tidak  jujur  dalam

keinginan, tidak  jujur  dalam

perbuatan, dan tidak jujur didalam

beragama.
e) Bimbingan  Tazkiyah  Melaluin
Muhasabah
Konselor atau pembimbing
memberikan pemahaman kepada
peserta didik bahwa muhasabah

adalah  kritik dan
Muhasabah

kritik  diri.
untuk  diri  sendiri
dianggap lebih hebat dibandingkan
dengan

perjuangan  bersenjata

melawan  musuh-musuh  Islam.
Muhasabah adalah perang melawan
diri sendiri. Menjelaskan kembeali
bahwa Nabi Muhammad Saw.
melukiskan sebagai perjuangan lebih
besar ketika beliau berkata sepulang
dari medan perang bahwa kita
kembali dari jihad yang lebih kecil

untuk menuju jihad yang lebih besar.

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

Nabi Muhammad Saw. juga berkata
bahwa orang yang bijaksana adalah
orang yang selalu mengkritik dirinya
sendiri dan berusaha mendapatkan

kebaikan di akhirat.
orang yang bodoh adalah orang yang

Sebaliknya,

hanya menuruti kehendak dirinya
sendiri dan mengharapkan kebaikan-
kebaikan dari Allah. Dalam hal ini
pembimbing mengajak peserta didik

untuk mengevaluasi diri sendiri

bentuk ketidak
jujuran dalam hidupnya baik kepada

terhadap segala
diri sendiri, antar manusia maupun

dengan tuhannya.

f) Bimbingan tazkiyah melalui do’a

Konselor atau pembimbing
memberikan pemahaman kepada
peserta didik bahwa do’a adalah
memohon petunjuk kepada Allah
dalam setiap tindakan dan perbuatan.
Khursyid Ahmad melukiskan do’a
sebagai potret seluruh ambisi kita
yang  sesungguhnya  merupakan
pelukisan yang cukup tepat karena
seluruh skala prioritas seseorang
dalam kehidupannya dapat tercermin
dalam doanya. Pembimbing atau

konselor memberikan pemahaman

bahwa kita harus senantiasa berharap

| 149


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

segala sesuatu pada Allah termasuk
dalam hal dijauhkan dari salah satu
sifat tidak terpuji seperti bersikap

tidak jujur. Peserta harus diarahkan

cara  berpikir  tauhid  bahwa
tuhannyalah ~ yang ~ mempunya
otoritas  paling  besar  dalam
menentukan semua aspek
kehidupannya  didunia  maupun
akhirat.

Dapat  disimpulkan  bahwa

tazkiyah dengan berbagai sarananya
dapat melahirkan kesadaran diri akan
masa depan dalam hati setiap orang
Mukmin. Kesadaran diri ini benar-
benar ditunjukkan ke masa depan,
karena hal itu tidak hanya mencakup
hidup di dunia ini, tetapi juga
kehidupan di akhirat kelak. Oleh
karena itu, tazkiyah sebagai konsep
kunci dalam kesadaran diri berbagai
caranya dibuat untuk membuat
manusia sadar akan hubungannya
dengan Sang Pencipta dan juga segala
seluruh

ciptaannya dalam

perwujudannya. Tazkiyah
dimaksudkan untuk membantu setiap
individu agar dapat menjalani
kehidupan dalam ketakwaan kepada
Allah swt. sebagai suatu

penghambaan  sempurna.  Inilah

sesungguhnya kesadaran diri dalam
Islam.”

Uraian di atas diperkuat dengan
pendapat Sayid Mujtaba Musawi
Lari,”® bahwa tazkiyah  an-nafs
(penyucian diri) berfungsi sebagai
sarana  pengembangan  menuju
kesempurnaan diri manusia karena
sesungguhnya kesempurnaan itu
terletak pada pembebasan diri
manusia dari ikatan hawa nafsu yang

khayali dan

sehingga manusia mampu bergerak

kesenangan  jasadi
maju dijalan kemanusiaannya dengan
cara mendidik daya rasa (emosional),
mampu mendisiplinkan diri, dan
mengenal gagasan-gagasan  yang
lebih tinggi serta orientasi pemikiran
yang lebih luas. Lebih lanjut ia
mengatakan bahwa gagasan suatu
kebaikan tertinggi berakar secara
mendalam pada rohani manusia sejak
masa kanak-kanak. Cahaya nilai-nilai
luhur menarik diri manusia sehingga
ia jatuh cinta pada kebaikan dan nilai
luhur itu dengan sukarela diraihnya
atas kehendak diri sendiri.
Pertumbuhan yang diperoleh
dari tubuh dan jiwa tidaklah mungkin

% Ibid., 47-48.
%Sayid Mujtaba Musawi Lari, Etika dan

Pertumbuhan Spiritual, terj. Muhammad Hasyim Assagaf
(Jakarta: Lentera Basritama, 2001), 4-5.

150 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

tanpa bantuan tazkiyatun nafs
(penyucian diri). Lebih-lebih tatanan
batin selalu mempunyai aturan-
aturan tersendiri. Keadaan fisiologis
dan psikologis merupakan Dbasis
hakiki

Disebutkan dalam al-Qur’an, surat

kepribadian manusia.
asy-Syams [91]:9-10, yang artinya,
“Sesungguhnya beruntunglah orang yang
menyucikan jiwa itu, dan sesungguhnya

merugilah orang yang mengotorinya”.

Hubungan  tazkiyatun  nafs
(penyucian jiwa) dengan berbagai
sarananya akan melahirkan
kesadaran diri bagi setiap manusia
yang merupakan proses yang
diisyaratkan al-Qur'an dan juga
didasarkan pada teori-teori
kecerdasan yang dimiliki manusia,
yaitu IQ, EQ, dan SQ. Hanya saja al-
Qur’an telah mengisyaratkan adanya
tazkiyatun nafs. Di samping atas ikhtiar
dan usaha, manusia juga mendapat
anugerah  Allah  swt. sehingga

manusia memperoleh tazkiyatun nafs

tersebut.
Dengan demikian dapat
dipahami  bahwa  pembelajaran

lebih  kompleks

membutuhkan penggabungan dari

manusia  yang

prinsip-prinsip pada kajian tentang

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

pembiasaan. Salah satunya dengan
menggunakan pendekatan tingkah
laku  atau  behavioral  yang
menekankan pada dimensi kognitif
individu dan menawarkan berbagai
metode yang berorientasi pada

tindakan  (action-oriented)  untuk
membantu mengambil langkah yang
jelas dalam mengubah tingkah laku.
Teori belajar ini terfokus pada
terhadap

munculnya respons

berbagai stimulus. Seseorang
dikatakan belajar apabila mengalami
perubahan tingkah laku kearah yang
positif. Oleh karena itu pengukuran
terhadap stimulus dan respons
merupakan hal yang penting. Di
samping itu juga ada faktor lain yang
dianggap berperan yaitu penguatan
(Reinforcement), apabila penguatan
ditambah (positive reinforcement)
maka respon akan semakin kuat, dan
sebaliknya. Hal ini merupakan salah
satu teknik yang dapat dilakukan oleh
seorang guru dalam pengembangan
karakter jujur peserta didik.

Dalam penyelenggaraan
pembiasaan perlu memperhatikan

beberapa prinsip. Menurut Henry C.

| 151


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HERLINA FITRIANA

Ellis (1978) prinsip pembiasaan adalah respon yang dipelajari pada sutua
sebagai berikut: stimulus dan ada stimulus lain

yang mirip dengan itu, maka

1. Acquisition (Perolehan). Respon akan menghasilkan respon yang

yang memperoleh penguatan sama.

akan menguat secara berangsur- .
& & 5. Discrimination (Pembedaan).

angsur dan sebaliknya. Proses  pembelajaran  untuk

2. Extinction (Pemadaman). .
memberikan  respon  secara

Pemadaman merupakan berbeda-beda terhadap stimulus

penurunan intensitas kekuatan s
yang mirip dinamakan dengan

respon yang semakin sering tidak pembedaan stimulus. Proses ini

terlihat sampai menghilang. merupakan bentuk dasar dari

3. Spontaneous Recovery semua pembelajaran. Faktor-
(Pengembalian Spontan). faktor ~yang  mempengaruhi
Pengembalian spontan pembedaan stimulus antara lain,
menunjukkan munculnya

kemiripan, kekonsistenan dan

kembali respon yang telah dimensi kerelavansian. Semakin

mengalami  pemadaman.  Ini besar tingkat kemiripan semakin

menunjukkan bahwa sulit orang membedakannya.

kecenderungan perilaku masih 6. Differentiation (Perbedaan).

ada walaupun  respon telah Perbedaan adalah proses yang

dihilangkan sebelumnya. mirip dikuatkan secara berbeda.

4, Generalization (Generalisasi). Dalam hal ini satu respon

Belajar pada satu situasi atau dikuatkan sementara respon

konteks bisa digeneralisasikan yang lain dilemahkan.

pada konteks atau situasi yang

lain, namun yang situasinya Berdasarkan wuraian di atas
mirip. Dengan demikian prinsip prinsip pembiasaan sangat
dasarnya adalah bahwa suatu diperlukan dalam proses

pembelajaran  khususnya  dalam

ZJuliana Batubara, “Pengembangan Karakter pembentU-kan Sikap jujur. Indivdu
Jujur Melalui  Pembiasaan”, Jurnal Konseling dan .
Pendidikan, Volume.3 No. 1, Februari, hlm. 1-6, hal. 5. akan tetap melakukan suatu kebaikan

152 || Konsep Bimbingan Tazkiyatun Nafs dalam Membentuk Sikap Jujur Mahasiswa BKI



al-Tazkiah, Volume 8 No. 1, Juni 2019

jika mendapatkan respon yang positif
dari lingkungan, maka peran konselor
harus mampu memposisikan dirinya
dalam keadaan bimbingan
berkelanjutan dengan pengontrolan
pemberian stimulus tazkiyatun nafs
dengan respon yang positif disetiap
reaksi yang terlaihat dari perubahan
peserta didik. Dengan (adanya
stimulus-respons dan reinforcement),
begitu sebaliknya. Prinsip yang
mendasar adalah bahwa perilaku
yang tidak sehat juga diperoleh
melalui

pembiasaan. Sebagaimana

mengembangkan  karakter  jujur

diperoleh melalui pembiasaan, maka
berbohong/berdusta  pun  yang
merupakan perilaku menyimpang

tentunya diperoleh dari pembiasaan,

yakni dari belajar.
C. Penutup
Salah  satu  tujuan  utama
pendidikan adalah membentuk
kejujuran, karena kejujuran adalah

modal dasar dalam kehidupan bersama
dan kunci menuju keberhasilan. Melalui
kejujuran  kita

dapat mempelajari,

memahami, dan mengerti tentang
keseimbangan dan keharmonisan. Hal

ini dapat terwujud dengan adanya kerja

©al-Tazkiah is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

sama antara keluarga, sekolah dan
universitas dengan metode spiritual
yakni konsep tazkiyatun nafs mengajak
peserta didik kembali kefirahnya melalui
pembiasaan (stimulus-respons

reinforcement).

Daftar Pustaka

Ahmad Karzon Anas (2012) Tazkiyatun
Nafs: Gelombang Energi Penyucian
Jiwa Menurut al-Qurian dan as-
Sunnah di Atas Manhaj Salafus
Shalih, terj. H. Emiel Threeska, cet
ke-2. Jakarta: Akbar Media.

Batubara Juliana, Pengembangan Karakter
Jujur Melalui Pembiasaan, Jurnal
Konseling  dan  Pendidikan,
Volume.3 No. 1, Februari.

Lisan al-Arab, Ibn Manzhur, Materi (jiwa),
V1/233, dan Mufradat ar-Raghiib.

Chatib Munif (2011) Gurunya Manusia,
Bandung: PT. Mizan Pustaka.

Netty Hertati, et. al (2004) Islam dan
Psikologi. Jakarta: Rajawali Pers.

Mujtaba Sayid Musawi Lari (2001) Etika
dan Pertumbuhan Spiritual, ter;j.
Muhammad  Assagaf  Hasyim.
Jakarta: Lentera Basritama.

Syekh Yahya ibn Hamzah al-Yamani
(2012) Pelatihan Lengkap Tazkiyatun

Nafs, terj. Maman Abdurrahman

Assegaf, Jakarta: Zaman.

| 153


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

