
Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 
ISSN: 2086-3357 (p); 2540-9182 (e) 

Vol. 11, No. 2 (2020), hal. 111-132 doi: 10.20414/komunitas.v9i2.2401 

http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/komunitas  

 

Creative Commons ShareAlike CC BY-SA: This work is licensed under a Komunitas Creative 
Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 
(http://creativecommons.org/licenses/by-na/4.0/) which permits remix, adapt, and build upon 
your work even for commercial purposes, as long as you credit us and license your new 
creations under the identical terms as spesified on the Komunitas: Jurnal Pengembangan 
Masyarakat Islam and Open Access pages. 

STUDI KOMPARASI: TELAAH NASIONALISME DALAM ISLAM DAN 

KOMPARASI DENGAN PENDEKATAN BARAT 

 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

zaqi.ginanjar@gmail.com 

Magister Hubungan Internasional Universitas Muhammadiyah Yogyakarta 

 

 
Abstrak: Nasionalisme merupakan alat penghubung dalam usaha untuk 
mempersatukan beragam kelompok etnis ke dalam sebuah negara (state). Sebagai 
sebuah konsep atau gagasan, nasionalisme seringkali dipahami secara berbeda oleh 
para cendekiawan maupun tokoh pergerakan. Oleh karena itu, pandangan akan 
nasionalisme juga beragam, terdapat golongan yang menerima namun terdapat pula 
yang menolak konsep tersebut. Tulisan ini membahas tentang komparasi antara 
pemikiran politik Islam dengan pemikiran Barat mengenai nasionalisme. Diawali 
dengan mengelaborasi pemikiran politik Islam mengenai konsep ummah, kelompok 
etnis, definisi dari nation, pendekatan Islam klasik, serta pendekatan Islam modern 
yang didalamnya terdapat golongan yang mendukung  serta yang menolak 
nasionalisme. Analisis komparasi dilakukan dengan membandingkan pemahaman 
dan pemikiran antara perspektif Islam dengan Barat mengenai nation, nasionalisme, 
serta menganalisis pandangan golongan cendekiawan muslim yang menerima 
nasionalisme dengan menggunakan teori imagined community oleh Benedict 
Anderson. Hasil komparasi menunjukkan terdapat perbedaan yang mencolok di 
antara perspektif Islam dengan Barat dalam cara pandangnya terhadap nasionalisme, 
namun hal tersebut tidak berarti bahwa nasionalisme tidak kompatibel bila digunakan 
dalam politik Islam. 
 
(Abstract: Nationalism is known to be an idea that can be a medium for uniting various 
ethnic groups into a state. As a concept or idea, nationalism is often understood 
differently by scholars and movement figures. Therefore, the views on nationalism also 
vary, there are groups who accept, but there are also those who reject the concept. 
This paper discusses the comparison between Islamic political thought and western 
thinking about nationalism. Beginning with elaborating Islamic political thought about 
the concept of the ummah, ethnic groups, the definition of nation, the classical Islamic 
approach, and the modern Islamic approach in which there are various standpoints 
towards the notion of nationalism itself. Comparative analysis is done by comparing 
the understanding and thought between Islamic and Western perspectives on nation, 
nationalism, and analyzing the views of Muslim intellectuals who accept nationalism 
using the imagined community theory by Benedict Anderson. The comparison results 
show that there are striking differences between the perspectives of Islam and the 
West in their perspective of nationalism, but this does not necessarily mean that 
nationalism is incompatible when compared to Islamic political ideas.) 

Kata Kunci : Bangsa, Islam, Nasionalisme, Negara 

 

https://doi.org/10.20414/komunitas.v9i2.2188
mailto:zaqi.ginanjar@gmail.com


 
Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

112 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

A. Pendahuluan 

Sebuah identitas, baik identitas sosial maupun identitas nasional terbentuk dari 

batas-batas sosial yang ditarik ke dalam teritorial dari suatu komunitas. Dalam 

mempelajari identitas politik dan sosial, hampir tidak memungkinkan bila kita tidak 

membahas mengenai struktur negara modern (the nation-state system), sekularitas 

dan politik nasionalisme. Dalam sebuah nation-state, loyalitas eksklusif dan tertinggi 

dari warga diklaim oleh negara. Seorang ilmuwan terkemuka mengatakan bahwa: 

“nationalism takes the place of religion as the principle of governing all social 

and intellectual life.” (Soper & Fetzer, 2018) 

 

Adapun ilmuwan lain mengambarkan nasionalisme sebagai sebuah agama. Di 

bawah sistem nation-state, minoritas terancam dari segala sisi (Ataman, 2003). 

Segala hak dan kepemilikan termasuk kehidupan mereka seringkali terancam karena 

sejarah telah menunjukkan bahwa nasionalisme lebih bersifat destruktif daripada 

bersifat konstruktif terutama bagi pihak yang lemah. Naqvi mengemukakan bahwa 

‘nasionalism directly leads to secularism’, namun sekularisme mengubah makna dari 

minoritas (Naqvi, 1998). Dalam sebuah negara yang dibentuk berdasarkan sebuah 

agama, maka yang menjadi minoritas adalah pengikut dari agama-agama lain, 

sedangkan dalam term nasionalisme dan sekularisme, minoritas bisa berdasarkan 

ras, pilihan politik, atau wilayah tertentu (Sayegh, 2011). 

Bila ditarik ke dalam konteks Muslim nation-state, tipe dominan dari batas-batas 

sosial turut mempengaruhi identitas warga muslim. Dengan adanya Muslim nation-

state membuat warga muslim dilanda kebingungan atas identitas mereka, apakah 

loyalitas utama kepada ummah (sesama saudara muslim) ataukah kepada negara. 

Sistem nation-state mendominasi negara-negara yang sebagian besar warganya 

adalah populasi muslim, namun sampai saat ini belum ada paradigma identitas 

dominan yang mampu menghapus identitas keislaman dari masyarakat muslim. 

Adapun arah perkembangan dunia Islam terkini yakni mengarah kepada kebangkitan 

gerakan sosial dan politik Islam, mengacu pada hal tersebut masyarakat muslim 

mengingat kembali identitas ummah mereka (Owen, 1988). 

Beberapa penelitian secara mendalam membahas mengenai bagaimana 

perlakukan negara-negara muslim terhadap minoritas yakni etnis non muslim, namun 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 113 
 

masih jarang ditemukan penelitian yang membahas mengenai pandangan Islam baik 

dalam perspektif klasik maupun modern terhadap etnis muslim yang menjadi 

minoritas dalam negara-negara muslim. Adapun penyebab dari hal tersebut yakni, 

pertama, seluruh kelompok etnis muslim dianggap sebagai satu ‘bangsa’ di dalam 

negara islam. Adanya studi dan penekanan terhadap diferensiasi etnis-etnis muslim 

pada negara islam bisa menyebabkan adanya gap dalam sebuah kelompok. Oleh 

karena itu, terminologi religius digunakan dalam semua sejarah negara-nagara islam 

lebih menekankan kepada agama itu sendiri. Yang kedua, perkembangan sejarah 

negara dan institusi muslim tidak membahas mengenai garis keetnisan. Sebagai 

contoh, negara Ayyobi yang didirikan oleh negarawan Kurdistan dan Jendral Saladin 

dianggap sebagai salah satu negara islam yang menentang tentara salib. Ilmuwan 

arus utama mengemukakan bahwa negara Ayyobi bukanlah negara Kurdistan 

melainkan sebuah negara Islam (Ataman, 2003).  

Ketiga, institusi kekhalifahan menjadi bahan yang merarik bagi ilmuwan untuk 

meneliti negara tersebut secara keseluruhan. Penelitian-penelitian yang dilakukan 

berkonsentrasi pada kelompok etnis yang spesifik, namun beberapa peneliti tidak 

memunculkan argumen terkait hubungan di antara kelompok etnis muslim yang 

berbeda. Yang keempat, seluruh masyarakat muslim bersatu di bawah payung 

kekhalifahan hingga ditumbangkan oleh Kemal Ataturk di Turki pada 1924 baik secara 

teoretikal maupun formal.  

Dalam era modern, kondisi etnis muslim pada negara-negara muslim 

mengalami perubahan yang signifikan dikarenakan berkembangnya nasionalisme dan 

munculnya nation-state. Prinsip-prinsip islam tetap bertahan dalam konstitusi dan 

hukum negara, namun roda pemerintahan yang seringkali berada di bawah pimpinan 

nasionalis dan sekuler justru merefleksikan prinsip sekuler serta nasionalisme ala 

barat (Owen, 1988). Hal tersebut berujung pada pengabaian peran agama dalam 

ranah sosial, ekonomi, serta politik. Hal ini menyebabkan persoalan yang fundamental 

pada negara yang memiliki etnis muslim minoritas sehubungan dengan identitas 

nasional dan kebudayaan masyarakat (Owen, 1988). 

Pemikiran politik islam kian berkembang di negara-negara muslim saat ini. 

Ketika kita memperhatikan popularitas dan perkembangan kekuatan gerakan islam 

serta pemikiran dan basis landasannya, dapat kita temukan adanya kelompok yang 

tertindas dan lemah yang menjadi komposisi terbesar dari gerakan tersebut. 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

114 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

Kelompok-kelompok yang cenderung dirugikan tersebut lebih memilih untuk 

memberikan dukungan kepada gerakan yang menentang penguasa, terutama yang 

berhaluan islam dan menentang rezim otoriter. 

Dalam dunia global, sebagian besar konflik etnis berasal dari dua latar belakang 

yang berbeda, yakni makro nasionalisme dan mikro nasionalisme. Gerakan islam 

pada Muslim nation-state melahirkan solidaritas pan-islamic dalam dunia islam global. 

Tujuannya yakni bukan untuk menciptakan sebuah negara baru yang terdiri dari 

seluruh warga muslim di bahwa sebuah otoritas kekhalifahan., namun untuk 

membangun hubungan yang erat atau sebuah sistem konfederasi bagi negara-negara 

muslim (Formichi, 2010). Oleh karenanya, kebangkitan gerakan dan politik islam 

dapat dianggap sebagai sebuah perjuangan makro nasionalistik karena bertujuan 

untuk kepentingan kerjasama dan kordinasi yang semakin intens diantara negara 

tersebut. Adapun mengenai etnis, teori islam berdasar bahwa seluruh kelompok etnis 

muslim baik dalam hal kebahasaan, kebudayaan, teritorial, dan ras dianggap sebagai 

satu bangsa dan satu entitas politik. Inilah yang disebut dengan ummah (Ataman, 

2003). Berdasarkan hal di atas, maka tujuan dari tulisan ini adalah untuk melakukan 

telaah mengenai komparasi antara nasionalisme berdasarkan pemikiran islam 

dengan nasionalisme yang digagas oleh pemikiran barat. 

B. Pembahasan 

Konsep Ummah 

Islam bukanlah hanya agama melainkan sebuah jalan hidup bagi para muslim. 

Karenanya, agama dan negara dianggap sebuah kombinasi. Islam dijadikan sebagai 

kerangka berpikir dan berindak yang memberikan rasionalitas kepada warga muslim 

untuk menjalankan kebijakan negara. Segala macam persoalan kehidupan, baik 

persoalan individual, sosial, ekonomi, politik, nasional bahkan internasional untuk 

dipecahkan berdasarkan komitmen kepada Tuhan. Islam tidak memisahkan antara 

domain spiritual dan domain sekuler dalam kehidupan. Jamaluddin Afghani yang 

merupakan salah satu penggagas gerakan politik islam mengemukakan pendapatnya 

mengenai agama islam bahwa: 

 

“which constitutes a nation, a culture or a civilization, forms its basis and 

foundation, and provides the most secure bond that holds it together” (Naqvi, 

1998) 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 115 
 

 

Rashid al-Ghannouchi, seorang ilmuwan kontemporer menekankan bahwa: 

 

“Islam as religion, as a faith, as a way of life, as a belief, as a social and political 

system is rooted in tauhid, the uniti of God and the unity of humankind’.” 

(Saeed, 1999) 

 

Konsep ummah berasal dari Nabi Muhammad pada abad ketujuh. Sekretaris 

umum pertama dari Liga Arab yakni Abd-al-Rahman Azzam menatakan bahwa ‘the 

Muslims form a nation’(Naqvi, 1998). Nabi Muhammad merupakan warga negara 

pertama dan bertindak sebagai guru dan penunjuk. Nabi Muhammad mendirikan 

negara islam pertama dan apa yang disebut sebagai ummah setelah beliau 

melakukan hijrah dari Mekkah ke Madinah. Seacar alamiah, negara islam tersebut 

adalah bersifat universal, ia tidak mengenal batas geografis, bahasa maupun ras. 

Mengenai penggunaannya dalam Al-Qur’an, ummah tidak terbatas pada arti 

ideologi melainkan perangkat kepercayaan di dalam komunitas, yakni sebuah sebuah 

kelompok yang didalamnya memiliki komitmen bersama dan sebuah komunitas yang 

bertahan seumur hidup, sebagai contoh Al-Qur’an menggambarkan pengikut Ibrahim 

sebagai sebuah ummah (Naqvi, 1998). Yusuf Ali mengemukakan bahwa, kata-kata 

seperti ras, bangsa dan golongan tidak bersesuaian dengan term ummah, adapun 

kata-kata yang merujuk padanya yakni agama, jalan hidup, persaudaraan, serta 

komunitas. Menurut Davutoğlu, dalam konteks teoretik: 

 

‘ummah, as the Islamic mode of social existence, is the basis of socio-political 

unity in Islamic political thought and practice’. (Ataman, 2003) 

 

Nabi Muhammad mendirikan sebuah organisasi baru dengan identitas 

keislaman dimana sebelumnya orang-orang tergabung sebagai anggota sebuah suku 

dan berjanji setia dan mematuhi peraturan dan kebiasaan yang ada serta 

mendapatkan perlindungan dari suku tersebut. Meskipun sebagai bagian dari ummah 

berarti berpindah haluan atas loyalitas, ia tidak serta merta menghilangkan identitas 

kesukuan. Ummah hanya mengubah tatanan hirarki dari sebuah identitas individu 

dalam masyarakat. Identitas kesukuan tetap dianggap sebagai hal yang paling 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

116 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

penting setelah identitas ummah. Sebagai bukti, mari kita merujuk pada Piagam 

Madinah. Piagam Madinah merupakan sebuah dokumen kesepakatan yang 

mendeklarasikan kumpulan warga muslim sebagai ummah yang disepakati oleh 

beberapa suku seperti penduduk asli Madinah dan imigran yang berasal dari Mekkah 

dimana piagam tersebut memberikan rekognisi bahwa seorang individu dapat 

memiliki lebih dari satu identitas bagi mereka yang memeluk Islam. 

Setelah kematian Nabi, kepemimpinan kemudian diinstitusikan. Konsep ummah 

selalu diidentikkan dengan khilafah. Seorang khalifah atau imam kemudian diangkat 

sebagai penerus Nabi dan menjadi pemimpin ummah termasuk bagi warga muslim 

yang hidup di negara-negara non muslim. Hingga terjadinya sekularisasi khilafah oleh 

penerus Bani Umaiyyah, Khulafah al-Rashidin sebagai empat khalifah pertama 

dianggap sebagai implementasi ideal dari teori islam mengenai negara dan 

institusi khilafah. 

 

Konsep Minoritas dalam Islam 

Dalam Al-Quran digambarkan bahwa kehidupan manusia pada mulanya hanya 

terdiri atas satu komunitas karena permulaan umat manusia diawali dari sepasang 

laki-laki dan perempuan. Al-Qur-an menyebutkan bahwa Allah menciptakan manusia 

dari sepasang laki-laki dan perempuan, dan kemudian membuatnya terbagi menjadi 

berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar manusia saling mengenal satu sama lain. 

Difersifikasi atas manusia, bangsa, dan suku yang bervariasi memiliki tujuan untuk 

meningkatkan pengetahuan dan melengkapi satu sama lain melalui perbedaan 

manusia dan perbedaan sumber daya alam yang terdistribusi berbeda-beda pada 

setiap wilayah. Adapun pada model selanjutnya, pengelompokan semakin 

berkembang karena adanya ketidaksepahaman akan cara hidup satu sama lain.  

Nationalities atau kebangsaan digambarkan sebagai cara yang berbeda dalam 

menjalani hidup menurut Islam. Oleh karena itu, seluruh warga muslim yang ada 

dianggap sebagai satu kesatuan, begitu pula dengan agama lainnya. Kata millah yang 

menjadi millet dalam bahasa Turki digunakan sebagai kata yang merujuk kepada 

nation dan digunakan oleh kekaisaran Ottoman bagi pembedaan orang-orang 

berdasarkan agama. Atas pemahaman tersebut, batas-batas sosial digambarkan 

beriringan dengan agama dalam sebuah negara Islam. satu-satunya minoritas yang 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 117 
 

ada pada masa tersebut adalah masyarakat non muslim yang bermukim di negara 

islam (Saeed, 1999).  

Negara kemudian memberikan identitas sosial politik bagi setiap kelompok 

agama dan kebudayaan yang ada berdasarkan pendekatan ontologis. Identitas yang 

diberikan kepada non muslim dikenal sebagai dhimmi, yakni orang-orang yang 

dilindungi. Hal istimewa untuk dilindungi tersebut hanya diberikan kepada minoritas 

yang bertindak sebagai ahli kitab yakni Yahudi dan Nasrani. Namun, setelah ekspansi 

wilayah Islam, kaum Zoroaster, Hindu, Buddha, penyembah Harran dan kaum pagan 

Berbers dari Afrika Utara juga dianggap sebagai minoritas yang dilindungi (Ataman, 

2003). 

Hukum islam tidak mengenal perlakuan diskriminasi antara yang muslim dan 

yang bukan muslim. Kehidupan, kepemilikan, keamanan, kesejahteraan dan 

kehormatan orang-orang non muslim diproteksi sepenuhnya dalam hukum Islam 

(Ataman, 2003). Islam memberikan kebebasan bagi yang dianggap minoritas untuk 

hidup berdasarkan kebudayaan atau kebiasaan masing-masing, maka dari itu mereka 

memiliki hak individu maupun kolektif termasuk dalam hak beribadah sesuai dengan 

keyakinan serta otonomi yudisial. Osman mengemukakan bahwa, berdasarkan 

prinsip prinsip pengaturan dalam Islam, orang muslim harus memperlakukan orang-

orang non muslim dengan sikap adil dan kebaikan, selama orang-orang tersebut tidak 

berniat melakukan agresi dan permusuhan. Setiap dari mereka memiliki hak yang 

sama dengan orang muslim, termasuk hak untuk memilih, menjadi anggota parlemen, 

menjadi menteri, atau politisi. Posisi orang-orang non muslim di negara muslim 

tersebut membuat seorang pengamat dari Barat menjuluki sistem pluralistic yang 

dijalankan oleh negara muslim sebagai medieval religious democracy. Mawdudi juga 

menyebut sistem tersebut sebagai theo-democracy (Ataman, 2003). 

Dalam hal perpajakan, minoritas non muslim membayar pajak yang disebut 

jizya. Hal tersebut bukanlah pajak tambahan karena warga muslim sendiri wajib 

membayar zakat kepada negara. Jizya merupakan pajak yang setara dengan zakat 

dan hanya diberlakukan bagi warga non muslim yang mampu. Beberapa pemimpin 

gerakan keislaman saat ini bahkan berpikiran bahwa jizya adalah hal yang tidak 

relevan untuk dilakukan lagi, dimana Al-Ganouchi menjelaskan bahwa jizya 

diasosiasikan dengan permintaan untuk menjadi anggota militer. Poinnya adalah 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

118 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

bahwa terdapat sistem ekonomi yang seimbang antara warga muslim dan non muslim 

yang hidup di negara Islam. 

 

Kebijakan Negara terhadap Etnis 

Dalam sebuah kasus, Mehmet II (1451-1481) sebagai kasiar Ottoman 

membawa serta kepala gereja Armenia ke Istanbul untuk mendirikan gereja tidak lama 

setelah ia memperluas ekspansinya. Adapun sang anak Bayezid II (1481-1512) ketika 

berkuasa, menerima orang-orang Yahudi yang dideportasi dari Spanyol pada 1492 

dan memberikan mereka tempat tinggal untuk hidup secara damai berdasarkan 

kebudayaan, serta mengimplementasikan aturan agama mereka (Riddell, 1982). 

Secara teori, negara Islam tidak mengintervensi urusan internal sebuah komunitas 

keagamaan (Ataman, 2003). 

Sebuah pertanyaan kemudian muncul, hal apa yang kemudian menjadi batasan 

atas kebebasan budaya dan politik dari etnis minoritas yang terdapat dalam negara 

Islam? Yang pertama, bahwa selama kebudayaan dan tradisi (‘urf) dianggap tidak 

menyimpang dari sumber hukum Islam yakni Al-Qur’an dan sunnah nabi, hadist, ijma 

(kesepakatan ulama) dan qiyas. Dalam hal ijma, semuanya berdasarkan pada 

kesepakatan ulama yang berasal dari etnis atau kelompok suku setempat. Hal ini 

disebabkan oleh adanya perbedaan entitas kebudayaan dari berbagai kondisi 

geografis yang berbeda. Oleh karena itu, terdapat perbedaan mengenai pemahaman 

Islam pada setiap kelompok etnis yang berujung pada perbedaan praktiknya 

(Lambton, 2013). 

Yang kedua, term kebebasan (freedom) harus memiliki manfaat bagi 

kepentingan publik atau maslahat -’ammah yang berlaku baik bagi kelompok etnis 

muslim maupun etnis non muslim yang mana prinsip pemerintah yakni kepentingan 

publik diatas segalanya. Islam tidak hanya mengedepankan prinsip hukum/agama 

(siyasa dinniyya) namun ia juga mementingkan prinsip rasional (siyasa aqliyya) dalam 

memutuskan perkara kebaikan bagi semua. Ketiga, etnisitas yang beragam tidak 

berarti bahwa mereka saling berkompetisi atau bermusuhan satu sama lain. Bila hal 

tersebut terjadi, maka bisa menimbulkan adanya fragmentasi dan diskriminasi 

terhadap etnis tertentu. Kelompok etnis yang beragam adalah konsekuensi alamiah 

dari konsep universalisme Islam dan gagasan persatuan umat manusia. 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 119 
 

Keberagaman etnis yang ada harus diamini secara internal oleh setiap kelompok yang 

mengedepankan sikap kerjasama dan kordinasi (Lambton, 2013). 

Pendekatan Islam Klasik atas Etnis dan Nasionalisme 

Nabi Muhammad SAW dalam suatu khotbahnya mengatakan bahwa umat 

manusia diciptakan oleh Dzat yang satu, tidak ada yang lebih superior kedudukannya 

diantara Arab, Ajami (non-Arab), orang kulit hitam, ataupun orang kulit putih. 

Kemuliaan terletak hanya pada kesalehan. Piagam Madinah sebagai sebuah 

perjanjian pertama antara Islam dengan kelompok agama yang lain yakni kaum 

Yahudi yang ada di Madinah, mengembangkan budaya politik hidup secara 

berdampingan (co-existence). Berdasarkan piagam tersebut, kaum Yahudi hidup 

dengan menaati hukum Yahudi, serta kaum nasrani hidup dengan menaati hukum 

Kristen (Ataman, 2003). 

Begitu pula dengan sejarah negara negara Islam terkemuka, seperti Dinasti 

Ummayyah, Andalusia, Dinasti Abbasiyah, serta kekaisaran Ottoman merupakan 

negara Islam yang multicultural dan multinasional. Kesemuanya memiliki keragaman 

budaya yang besar dengan adat istiadat, kebudayaan, serta hukum yang berbeda-

beda. Telah disebutkan pula sebelumnya bahwa Ottoman yang menggunakan sistem 

millet merupakan perkembangan dari teori Islam mengenai etnisitas yang paling 

mutakhir (Owen, 1988). 

Kekaisaran Ottoman merupakan representasi terakhir dari insitusi kekhalifahan 

yang dijalankan berdasarkan prinsip Islam. Pengaturan etnisitas dan nasionalisme 

bersumber pada fondasi keagamaan. Berdasarkan sistem millet, nasionalitas 

keagamaan didahulukan daripada nasionalitas etnis. Kelompok etnis muslim memang 

dianggap sebagai satu kesatuan (one nation), namun setiap kelompol etnis muslim 

yakni etnis Turki, etnis Kurdi, etnis Arab, serta etnis Albania memiliki kebebasan 

kulturan serta administratif. Praktik desentralisasi baik secara sosial maupun politik 

dijalankan pada masa tersebut, sebagai hasilnya kelompok etnis muslim menjadi 

penerima manfaat terbesar dari sistem otonomi. Terdapat pemimpin-peminpin lokal 

yang diberi wewenang untuk mengirimkan pajak dan menyiapkan tentara bagi Sultan 

(Lambton, 2013).  

Disamping itu, kelompok etnis dari agama yang berbeda dibagi berdasarkan 

agama atau denominasinya seperti gereja Yunani, gereja Katolik, atau gereja 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

120 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

Armenia. Semuanya diterima dengan dianggap sebagai kesatuan (nation) yang 

berbeda-beda. Setiap ‘nation’ dijalankan sesuai dengan ajaran masing-masing dan 

memiliki pemimpin gereja yang berbeda. Pemaksaan untuk mengikuti ajaran Islam 

adalah terlarang dan pada praktiknya sangat jarang ditemukan. Hal ini selaras dengan 

apa yang disebutkan dalam Al-Qur’an bahwa tidak ada pemaksaan dalam beragama. 

Berdasarkan uraian di atas, tergambarkan dengan jelas bahwa perspektif Islam Klasik 

atas minoritas mengedepankan sikap liberal. Minoritas memiliki kebebasan untuk 

hidup berdasarkan kebudayaan dan agama yang mereka miliki bahkan memiliki 

kekebasan untuk mempunyai pemimpin sendiri dan dianggap sebagai sebuah 

‘nation’.  

Pendekatan Islam Modern atas Etnis dan Nasionalisme 

Konsep nasionalisme pertama kali digunakan oleh Ottoman dalam dunia Islam. 

Meluasnya pengaruh dari Barat di akhir abad ke-19 dan pada awal abad ke-20. 

Cendekiawan muslim seperti Mustafa Kemal dari Mesir, Namik Kemal dari Turki, serta 

Abul-Kalam Azad dari India mengatakan bahwa perpaduan antara nasionalisme dan 

Islam adalah mungkin dan hal tersebut merupakan solusi dari persoalan yang ada 

dalam dunia Islam. Adanya penjajahan di wilayah negara Islam dan terjadi secara 

meluas pada masa tersebut menyebabkan banyak orang muslim yang mendukung 

nasionalisme.  

Nasionalisme sekuler dan ummah memainkan peran yang signifikan untuk 

menciptakan perlawanan terhadap kolonilasisasi Eropa di negara Islam. orang-orang 

muslim percaya bahwa nasionalisme sama dengan paham ummah sebagai ekspresi 

untuk menentang tirani, penjajahan, dan sebagai alat untuk menghapuskan opresi 

yang dilakukan oleh penguasa terhadap rakyat. Binnaz Toprak mengemukakan 

bahwa: 

 

“in the case of countries under colonial rule with incipient nationalist 

movements, religion became a symbol of identity with the cultural heritage of 

the indigenous peoples which the colonial powers had attempted to destroy. 

Hence religion was used as an effective tool for social and political mobilization 

by nationalist leaders bent upon implanting a sense of pride in national culture 

and values”.(Rajaee, 1988) 

 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 121 
 

Namun ketika dalam fase transisi, negara yang telah lepas dari tangan kolonial 

menghadapi persoalan sosial dan politik yang mengakibatkan terjadinya pemisahan 

antara golongan nasionalisme dan kelompok beragama pada Muslim nation-states. 

Sebagai contoh, pada awalnya warga muslim Ottoman mendukung the Committee of 

Unity and Progress yang merupakan nasionalis Turki, namun setelah golongan 

nasionalis berkuasa justru mereka menindas golongan muslim dan etnis non muslim 

lainnya yang  menyebabkan adanya perlawanan dan revolusi pada 1909 melawan 

golongan nasionalis (Ataman, 2003). 

Beberapa dekade selanjutnya, kelompok etnis muslim mendukung gerakan 

nasionalis dari Kemal Atatürk yang mengkalim untuk mempertahankan tanah kaum 

muslim dan populasinya dalam menentang invasi Inggris, Perancis, dan terutama 

Yunani dalam Perang Kemerdekaan pada 1919-1923. Ketika gerakan nasionalis 

tersebut menuai keberhasilan, mereka menolak akan identitas kelompok muslim 

seperti etnis Kurdi, etinis Laze, serta Arab dan gerakan perlawanan etnis terlambat 

dalam merespon kebangkitan nasionalis tersebut.  

Pemahaman akan etnisitas dan nasionalisme di kalangan cendekiawan muslim 

modern terbagi menjadi dua yakni golongan yang menolak (the rejectionist) 

sepenuhnya dan golongan yang menerima (conformist) beberapa model nasionalisme 

yang dipahami berdasarkan prinsip Islam (Riddell, 1982). Golongan yang pertama 

yakni the rejectionist. sebagian besar cendekiawan muslim pada abd ke-20 menolak 

pandangan nasionalisme yang didasarkan pada prinsip Islam. Beberapa penolakan 

terhadap nasionalisme dapat dilihat melalui beberapa contoh sebagai berikut; Hasan 

Al-Bana sebagai pendiri dan pemimpin gerakan Islam terbesar di dunia yang berpusat 

di Mesir mengemukakan bahwa nasionalisme merupakan musuh paling berbahaya 

bagi gerakan Islamisme; Said Hawwa yang merupakan seorang cendekiawan muslim 

Suriah mengatakan bahwa: 

 

‘ethnic affiliation must have no impact upon the contents of one’s belief, 

perseptions, and mores. This grave error ends up making nationalism a 

substitute for Islam’ (Riddell, 1982) 

 

Adapun organisasi semi pemerintah di Saudi Arabia yakni the Muslim World 

League (Rabitat al Alam al-Islami) menyetujui untuk mendukung Islam dan melawan 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

122 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

konsiderasi nasionalistik (Haddad, 1983). Di bawah pemerintahan Raja Faisal, 

organisasi tersebut berjuang melawan nasionalisme Arab milik Nasser. Sementara di 

Palestina, Hamas dan kelompok Jihad Islam sebagai representasi golongan politik 

Islam telah berkembang sebagai reaksi atas the Palestine Liberation Organization 

yang merupakan golongan nasionalisme sekuler (Riddell, 1982). 

Pada wilayah Asia Tenggara juga terjadi hal yang demikian. Di Pakistan 

misalnya, Muhammad Ali Jinnah menolak nasionalisme dan mendeklarasikan bahwa 

warga muslim India yang berasal dari berbagai latar etnis yang berbeda adalah satu 

nation. Mantan presiden Pakistan lainnya yakni Zia ul-Haq menekankan bahwa: 

 

“Islam does not recognize any geographical limits dividing its followers. 

Muslims are Muslims, regardless of whether they are also Ajami, Arab, 

Pakistani, or Russian. Nationality is irrelevant within the ummah, within the 

universal brotherhood of Islam of Commonwealth of Muslim nations.” (Haddad, 

1983) 

 

Begitu juga dengan golongan Syiah dimana Ayatullah Khomeini seorang 

cendekiawan syiah terkemuka dan pemimpin revolusi Islam Iran pada 1979 

menganggap bahwa nasionalisme sebagai the source of all misfortunes of Muslims. 

Those who wish to revive nationalism are confronting Islam. (Naqvi, 1998) 

 

Syiah mengklaim bahwa nasionalisme adalah penyebab atas diskriminasi dan 

eksploitasi kelompok-kelompok yang lemah. Dalam sebuah seminar yang membahas 

tentang ‘The Impact of Nationalism on the Ummah’ yang digelar di London pada 31 

Juli hingga 3 Agustus 1985 oleh organisasi pro Iran yang berpusat di Inggris, para 

pemimpin gerakan keislaman dan negara Islam golongan syiah, menyatakan bahwa 

mereka adalah penentang dari sentiment-sentimen nasionalisme (Naqvi, 1998) 

Adapun golongan kedua adalah golongan the conformist. Beberapa 

cendekiawan muslim menerima pandangan nasionalisme seperti Said Nursi, seorang 

cendekiawan muslim pada awal abad ke-20 yang berasal dari etnis Kurdi dan sekolah 

agama tradisional. Dalam tulisannya, ia menjabarkan bhawa nasionalisme memiki 

dua konteks yakni positif dan negatif. Nasionalisme positif adalah etnisitas dalam 

konteks religi, dimana nasionalisme yang kompatibel dengan agama. Hal tersebut 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 123 
 

dapat dipahami sebagai keragaman etnis dan budaya. Nasionalisme positif tersebut 

melahirkan realitas sosial dimana tumbuh kerjasama dan solidaritas, memperbesar 

keuntungan bersama, serta menumbuhkan persaudaraan antar muslim. Sekitar tahun 

1910, Nursi disidang secara militer dan menegaskan bahwa nasionalisme Islam 

adalah satu satunya kebangsaan yang ia miliki dan nengatakan bahwa ia 

mengevaluasi segala sesuatu berdasarkan prinsip Islam (Zubaida, 2004). 

Adapun nasionalisme negatif menurut Nursi adalah nasionalisme yang rasis, 

kompetitif, bermusuhan dengan bangsa lain, serta yang menolak lembaga dan nilai-

nilai Islam yang ia anggap sebagai European disease.  Nasionalisme negatif tumbuh 

dengan cara merugikan yang lain. Nursi menawarkan solidaritas Islam sebagai satu-

satunya cara untuk mencegah penjajahan di dunia Islam. Ia berargumen bahwa Islam 

tidak menerima kesejahteraan, keamanan, serta perkembangan kelompok etnis 

muslim yang mengorbankan kelompok etnis lainnya (Zubaida, 2004). 

Selanjutnya, Fazlur Rahman seorang Profesor Studi Islam di Universitas 

Chicago dan mantan menteri pendidikan Pakistan. Ia juga membuat klasifikasi yang 

disebut sebagai nasionalisme sosial dan nasionalisme politik. Rahman 

mengemukakan bahwa keterlibatan dalam persatuan suatu kelompok harus 

diutamakan daripada keterlibatan dalam kesetiaan pada negara. Ia mengemukakan 

bahwa: 

 

“…the Turkish or Egyptian peasant can be nationalist, experiencing a sense of 

common ties of culture, language, and history with other Turks or Egyptians, 

without losing the sense of belonging to a greater Islamic whole. But when he 

becomes a political nationalist, his loyalty and identity become secular and 

clash with the Islamic ideal… As long as the ideology that puts the nation-state 

above everything else is avoided, it is possible to have a multi-state system 

that is compatible with the larger loyalty to Islam.” (Owen, 1988) 

 

Nasionalisme positif milik Nursi dan nasionalisme sosial milik Rahman identik 

dengan pendekatan pluralisme yang diusulkan oleh pandangan Islam Klasik ataupun 

golongan rejectionist modern. 

 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

124 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

Nasionalisme Tradisional: Primordial dan Instrumental 

Dalam memahami Nasionalisme dalam perspektif barat, terdapat dua 

pandangan tradisional terkait nasionalisme, yaitu nasionalisme primordialis dan 

nasionalisme instrumentalis. Bagian ini akan membahas lebih lanjut terkait dua 

perspektif tersebut. 

Pada perspektif pertama, yaitu perspektif primordialisme, menganggap bahwa 

etnisitas manusia terjadi secara organik dan terbentuk seiring berjalannya waktu. 

Dalam beberapa dekade terakhir aliran pemikiran ini melahirkan dua pendekatan 

dalam melihat nasionalisme. Dua pendekatan tersebut ialah primordialisme 

sosiobiologis dan primordialisme kultural. 

Pendekatan primordialisme sosiobiologis seringkali dikaitkan dengan temuan-

temuan Van den Berghe. Menurut van den Berghe, relasi sosial dan keterikatan antar 

individu dapat dijelaskan melalui kedekatan genetik satu sama lain (van Den Berghe, 

1987). Dalam hal ini, individu-individu dalam kelompok etnis tertentu mencoba untuk 

mewariskan gen mereka kepada keturunannya secara langsung atau tidak langsung 

melalui praktek endogami (van Den Berghe, 1987). Hal tersebut didorong atas dasar 

keyakinan kolektif suatu kelompok etnis untuk mempertahankan kemurnian etnisitas 

mereka (van Den Berghe, 1987). Melalui perndekatan ini, kita dapat melihat bahwa 

dalam beberapa kelompok sosial tertentu nasionalisme seringkali didefinisikan 

dengan genealogi ras dan etnis. Implikasi dari hal tersebut yakni konsep nasionalisme 

tersebut menjadi sangat ekslusif terhadap karakteristik biologis yang spesifik, seperti 

ras, etnis, atau warna kulit (Conversi, 1995).  

Perspektif yang kedua ialah perspektif primordial kultural. Perspektif ini sering 

dikaitkan dengan pandangan Clifford Geertz. Clifford Geertz berpendapat bahwa 

manusia memiliki keterikatan primordial terhadap atribut sosial yang bersifat “given”. 

Atribut sosial yang bersifat “given” tersebut merujuk kepada banyak hal, seperti; ikatan 

kenisbatan, bahasa, adat-istiadat, kepercayaan dan banyak hal lainnya (Geertz, 

1973). Hal-hal tersebut pada perjalanannya memiliki dampak terhadap individu yang 

lahir di dalamnya, yang mana melahirkan koersifitas kultural yang memiliki 

kemampuan untuk memaksa individu-individu di dalamnya untuk terikat kepada 

atribut-atribut yang telah disebutkan sebelumnya (Geertz, 1973). Proses tersebut 

yang pada akhirnya melahirkan ikatan primordial antar individu di dalamnya, yang 

mana pada praktiknya memiliki atribut yang berbeda antara satu kelompok sosial 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 125 
 

dengan kelompok sosial lainnya. Merujuk kepada pandangan Geertz, ia tidak 

berpendapat bawa atribut-atribut sosial tersebut bersifat primordial, melainkan 

keterikatan yang dimiliki oleh individu-indvidu di dalamnya yang kemudian 

menjalankan praktik-praktik primordialisme (Geertz, 1973). Keterikatan tersebut 

sering kita temui pada pembahasan terkait kelompok etnis, yang mana kemudian 

dapat menjelaskan perilaku beberapa individu sangat antusias tentang diskursus 

etnisitas, baik dalam konteks positif maupun negatif.  

Selain pandangan primordialisme, terdapat pandangan lain dalam melihat 

nasionalisme, yaitu pandangan instrumentalisme. Dalam hal ini, secara umum, 

pandangan instrumtalis mempersepsikan bahwa identitas, pada prinsipnya, 

merupakan hal yang rasional. Dalam melihat pandangan instrumentalisme, terdapat 

dua perspektif yang dapat digunakan sebagai rujukan. Dua perspektif tersebut, 

masing-masing ialah perpektif elit dan perspektif social engineering.  

Perspektif pertama ialah instrumentalisme persepektif elit. Dalam melihat hal ini, 

seringkali merujuk kepada pandangan Paul Brass yang menekankan peran para elit 

dalam suatu kelompok sosial dalam pembentukan identitas kolektif. Paul Brass 

berpendapat bahwa para elite dan counter-elites dalam suatu kelompok sosial 

memilih beberapa aspek dalam kebudayaan kelompok tersebut yang kemudian 

dikaitkan dengan nilai dan makna baru sehingga dapat digunakan sebagai simbol 

untuk memobilisasi kelompok terkait dalam rangka mempertahankan kepentingan dan 

berkompetisi dengan kelompok sosial lainnya (Brass, 1991). Merujuk kepada 

pendapat Paul Brass tersebut, insturmenalisme elit dalam pembentukan identitas 

kolektif setidaknya menunjukan dua hal. Pertama, dalam pembentukan identitas 

kolektif perlu terdapat artefak yang sudah ada sebelumnya, sehingga para elite dalam 

suatu kelompok sosial dapat membentuk ulang nilai-nilai tersebut. Kedua, beberapa 

simbol yang dibentuk oleh elite dalam suatu kelompok sosial dalam rangka 

membentuk identitas kolektif tidak serta merta melahirkan keterikatan yang dalam 

terhadap seluruh individu-individu dalam kelompok sosial tertentu. Hal tersebut 

diakrenakan bahwa sebagian besar simbol dan atribut sosial memiliki makna yang 

esoterik, sehingga pemaknaan terhadap simbol tersebut pun tidak setara. Hal tersebut 

yang kemudian merujuk para elite dalam suatu kelompok sosial perlu lebih selektif 

dalam memilih atribut sosial atau kebudayaan yang paling relevan untuk dibentuk 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

126 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

ulang dalam rangka membentuk identitas kolektif dalam suatu kelompok sosial (Brass, 

1991).  

Persepktif kedua dalam pandangan instrumentalisme ialah perspektif social-

engineering. Berbeda dengan perspektif elit yang melihat pembentukan identitas 

kolektif secara top-down, perspektif social-engineering melihat bahwa pembentukan 

identitas kolektif merupakan hasil dari tradisi yang dibentuk secara intensional oleh 

kelompok sosial tertentu. Dalam pandangan Eric Hobsbawn, tradisi yang dibentuk 

secara intensional merujuk kepada serangkaian praktik yang diterima dan dijalankan 

secara terbuka melalui ritual atau simbol tertentu (Hobsbawn, 2012). Ritual dan simbol 

tersebut dalam hal ini bertujuan untuk menanamkan nilai dan norma tertentu,melalui 

perilaku dan repetisi sehingga secara otomatis menciptakan pemahaman yang sama 

di antara individu dalam suatu kelompok sosial (Hobsbawn, 2012). Syarat utama hal 

tersebut dapat diterima secara terbuka oleh individu-individu di dalam suatu kelompok 

sosial, simbol dan ritual tertentu perlu memiliki aspek signifikansi historis sehingga 

pemaknaan akan hal tersebut dapat memiliki relevansi terhadap individu-individu di 

dalam kelompok sosial terkait. Dengan kata lain, signifikansi historis dari sebuah 

simbol dan ritual yang kemudian menjadi fondasi dasar dari sebuah tradisi, yang mana 

kemudian akan selalu berjalan beriringan dengan legitimasi dari individu-idividu di 

dalamnya dan sejauh mana hal tersebut mampu merepresentasikan identitas kolektif 

dari suatu kelompok sosial (Hobsbawn, 2012).  

Merujuk kepada beberapa pespektif di atas, nasionalisme yang konotasinya 

merujuk kepad identitas kolektif suatu bangsa dalam suatu negara dapat lahir dari 

berbagai macam mode. Dalam hal ini, lembaga-lembaga negara memiliki kemampuan 

untuk menciptakan, memelihara, ataupun memodifikasi atribut-atribut sosial untuk 

kemudian diberikan nilai dan makna baru dalam rangka menciptakan identitas kolektif 

di tingkatan negara. Identitas kolektif di tingkatan negara tersebut yang pada akhirnya 

memiliki korelasi erat dengan pembentukan konsep nasionalisme dan kedaualatan 

dalam struktur sosial masyarakat di seluruh dunia, terutama jika merujuk kepada 

negara-negara westphalian hari ini.  

 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 127 
 

Analisis Komparasi ‘Nation’ dalam Perspektif Islam dengan ‘Nation’ dalam 

Perspektif Barat 

Berdasarkan uraian di atas, terdapat kontradiksi dengan apa yang dianggap 

sebagai sebuah nation pada negara-negara Islam dengan nasionalisme dalam 

persepktif barat. Dalam pandangan kontemporer, nasionalisme memiliki keterkaitan 

dengan nation (Goldstein & Pevehouse, 2014), namun hal tersebut berbeda dalam 

perspektif politik Islam, baik pada pendekatan Islam klasik maupun modern. Konsep 

nation dalam perspektif Islam adalah satuan-satuan kelompok etnis yang dibagi 

berdasarkan latar belakang agama. Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa 

Kekaisaran Ottoman membedakan kelompok etnis muslim, kelompok etnis nasrani, 

kelompok etnis Yahudi menjadi nation yang berbeda-beda. Sehingga, dalam suatu 

negara terdapat banyak nation yang bahkan diberikan otonomi untuk memiliki 

pemimpin lokal yang biasanya adalah pemimpin agama dan diperbolehkan untuk 

hidup sesuai dengan aturan/hukum agama masing-masing. Adapun dalam 

pandangan barat, Erikson mengemukakan bahwa a nation is an ideological 

construction  seeking to forge a link between cultural groups and the state. (Sabhlok, 

2002) 

Definisi di atas menggambarkan bahwa nation merupakan sebuah konstruksi 

ideologi yang berusaha untuk menghubungkan antara kelompok-kelompok 

kebudayaan dengan negara. Artinya, nation merupakan jembatan yang 

menghubungkan kelompok kebudayaan/etnis dengan lingkungan eksternal mereka 

dalam upaya menumbuhkan keterikatan pada state atau negara. Distingsi 

pemahaman mengenai nation sangat mencolok di antara kedua perspektif tersebut. 

Dalam pandangan Islam, nation berarti pembedaan kelompok masyarakat karena 

cara yang berbeda dalam menjalani hidup berdasarkan agama masing-masing. 

Sementara pandangan barat menganggap nation sebagai alat persatuan dalam 

membangun negara. 

Penulis menganalisis bahwa perbedaan dalam memahami nation berujung 

pada konsekuensi di mana sebagaian besar cendekiawan dan tokoh politik Islam 

modern menolak konsep nasionalisme. Nasionalisme merupakan ideologi yang 

memiliki kekuatan untuk mengikat kelompok yang berbeda-beda ke dalam suatu 

teritorial yang dibentuk secara politis (Sabhlok, 2002). Nasionalisme dianggap 

bertentangan dengan prinsip Islam. Negara Islam haruslah mengedepankan prinsip-



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

128 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

prinsip keagamaan sebagai fondasi negara. Hamdi Yazir yang merupakan ahli hukum 

Islam terkemuka di Turki mengemukakan kebangsaan adalah kepribadian yang terdiri 

atas elemen dan kesadaran sosial, bahwa agama adalah kesadaran sosialnya dan 

negara merupakan perwujudan dari hal tersebut (Ataman, 2003). 

Pada beberapa titik, nasionalisme dianggap sebagai ancaman. Khomeini 

menyebutkan bahwa siapa saja yang menginginkan kebangkitan nasionalisme berarti 

ia menentang Islam. serupa dengan hal tersebut, Hawwa mengemukakan bahwa 

afiliasi etnis seseorang tidak boleh mempengaruhi keyakinannya yang dianggap 

sebagai kesalahan besar dan bila hal tersebut terjadi maka nasionalisme akan 

menggantikan Islam. Lebih jauh, nasionalisme berbenturan dengan ummah. Konsep 

nasionalisme digunakan dalam rangka menyatukan berbagai kelompok yang berbeda 

dalam satu naungan negara. Adapun konsep ummah tidak mengenal batas-batas 

geografis yang menjadi pemisah antara kelompok-kelompok etnis muslim yang 

berbeda. Seluruh kelompok muslim dianggap sebagai satu kesatuan dalam sebuah 

nation. 

Pada realitanya, sejarah memang mencatat bahwa pada masa-masa tertentu 

golongan nasionalisme dan kelompok keagamaan menyatukan kekuatan seperti pada 

masa perang kemerdekaan Iran yang dipimpin oleh Kemal Ataturk untuk melawan 

invasi asing ke Turki yang dianggap sebagai tanah bagi orang muslim. Namun, 

setelah ia berhasil merebut kekuasaan, kelompok-kelompok etnis seperti Kurdi, Laze, 

serta Arab tidak diakui identitasnya. Beberapa cendekiawan muslim juga tidak 

sepenuhnya menolak nasionalisme asalkan ia bersesuaian dengan prinsip-prinsip 

Islam. Bahkan ada yang menganggap bahwa penyatuan antara nasionalisme dan 

Islam sebagai solusi bagi permasalahan dalam dunia Islam. 

Pernyataan beberapa cendekiawan muslim yang setuju atas konsep 

nasionalisme di atas akan dianalisis dengan teori imagined community oleh Benedict 

Anderson. Anderson mengemukakan bahwa nation atau bangsa adalah suatu 

komunitas terbayang yang  secara inheren terbatas dan berdaulat (Anderson, 2006). 

Dikatakan sebagai komunitas yang dibayangkan karena tidak semua anggota dari 

kelompok/bangsa tersebut dapat mengetahui dan mengenal satu sama lain secara 

keseluruhan, sekalipun bagi komunitas yang kecil. Adapun konsep nasionalisme 

sebagai pembentuk suatu negara bagi Anderson bukanlah sebuah isme atau ideologi. 

Ia lebih memilih untuk menghubungkannya dengan kekerabatan (kinship) atau agama 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 129 
 

(religion). Sampai pada pemahaman ini, maka ditemukan titik persinggungan tentang 

nasionalisme diantara dua pandangan yang berbeda di atas. 

Anderson mengemukakan bahwa nasionalisme menjadi penting ketika 

identitas-identitas lama sudah mulai kehilangan kemampuannya untuk 

mempersatukan. Namun, ia menegaskan bahwa: 

 

“I am not claiming that the appearance of nationalism towards the end of the 

eighteenth century was 'produced' by the erosion of religious certainties... . Nor 

am I suggesting that somehow nationalism historically 'supersedes' religion. 

What I am proposing is that nationalism has to be understood by aligning it, 

not with self- consciously held political ideologies, but with the large cultural 

systems that preceded it, out of which — as well as against which - it came 

into being.” (Anderson, 2006) 

 

Berdasarkan pernyataan di atas, Anderson memberikan poin bahwa 

nasionalisme yang dipahami sebagai produk Barat justru lahir dari kondisi peradaban 

sebelumnya yang sudah tidak kredibel dalam hal persatuan. Ia tidak muncul begitu 

saja, melainkan hadirnya nasionalisme sebagai konsekuensi dari sistem budaya yang 

mendahuluinya, bahkan dari yang menentang adanya nasionalisme. Ketika sebagian 

besar cendekiawan muslim modern menganggap nasionalisme sebagai ancaman, 

Anderson justru tidak menyarankan kehadiran nasionalisme sebagai pengganti 

agama.  

Anderson justru menyarankan agar nasionalisme bisa dipahami selaras dengan 

realitas dan tidak dilihat sebabagi ideologi yang berdiri sendiri. Seperti yang telah 

disebutkan sebelumnya, bahwa Nursi membagi nasionalisme menjadi 2 yakni 

nasionalisme positif serta negatif. Bagi Nursi, nasionalisme positif justru kompatibel 

dengan agama dengan meningkatkan solidaritas dan kerjasama di kalangan 

komunitas serta meningkatkan persaudaraan antar muslim. Namun yang harus 

dihindari adalah nasionalisme negatif dimana hal tersebut justru menimbukan rasisme 

dan permusuhan satu sama lain yang ia sebut sebagai European Diesease. Uraian di 

atas, merefleksikan bahwa pemikiran Anderson selaras dengan beberapa 

cendekiawan muslim yang setuju dengan konsep nasionalisme. 

 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

130 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

C. Kesimpulan 

Dalam sejarah peradaban Islam klasik, pemikiran dan praktik akan 

keberagaman etnis dalam perspektif Islam bersifat liberal. Kelompok etnis muslim 

maupun non muslim diperlakukan setara dan dibebaskan untuk hidup berdasarkan 

kebudayaan serta ajaran agama masing-masing. Lebih dari itu, negara Islam 

memperbolehkan kelompok etnis non muslim untuk mempraktikkan hukum mereka 

bagi para anggota kelompoknya masing-masing yang dianggap sebagai sebuah 

nation. 

Meskipun demikian, yang terjadi di negara muslim modern justru berkebalikan 

dengan hal tersebut. Cendekiawan dan tokoh pergerakan pada Muslim nation-state 

meninggalkan realita historisnya. Pendekataan ini menyebabkan terjadinya penolakan 

akan konsep nasionalisme yang dipahami sebagai pandangan Barat. Mereka 

menempatkan nasionalisme dengan prinsip Islam dalam posisi biner dan tidak sesuai 

dengan paham Islam.  

Namun demikian, tidak semua cendekiawan muslim modern menolak konsep 

nasionalisme. Pemahaman akan prinsip-prinsip Islam mengenai etnisitas dan 

nasionalisme dianggap membantu Muslim nation-state untuk memelihara dan 

menumbuhkan keragaman kelompok etnis yang dimiliki. Gagasan ini justru berkenaan 

dengan apa yang ditawarkan Anderson terkait nasionalisme dan agama.  

 

Daftar Pustaka 

Anderson, B. (2006). Imagined Communities: Reflection on the Origin and Spread of 
Nationalism. In English (3rd ed.). London: Verso. 

Ataman, M. (2003). Islamic Perspective on Ethnicity and Nationalism: Diversity or 
Uniformity? Journal of Muslim Minority Affairs, 23(1), 89–102. 
https://doi.org/10.1080/13602000305929 

Brass, P. R. (1991). Ethnicity and Nationalism: Theory and Comparison. In Ethnicity 
and Nationalism: Theory and Comparison (1st ed.). New Delhi: Sage 
Publications. 

Conversi, D. (1995). Reassessing current theories of nationalism: Nationalism as 
boundary maintenance and creation. Nationalism and Ethnic Politics, 1(1), 73–
85. https://doi.org/10.1080/13537119508428421 

Formichi, C. (2010). Pan-Islam and Religious Nationalism: The Case of Kartosuwiryo 
and Negara Islam Indonesia. Indonesia, (90), 125–146. Retrieved from 



 
Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme... 

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 131 
 

http://cip.cornell.edu/DPubS?service=UI&version=1.0&verb=Display&page=rec
ord&handle=seap.indo/1286985934 

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures. In The Interpretation Of Cultures 
(1st ed.). New York: Basic Books. 

Goldstein, J. S., & Pevehouse, J. C. (2014). International Relations: TENTH 
EDITION 2013 – 2014 UPDATE. Boston: Pearson. 

Haddad, R. M. (1983). Yvonne Yazbeck Haddad. Contemporary Islam and the 
Challenge of History. Albany: SUNY Press, 1982. 272 pp. $33.50. Middle East 
Studies Association Bulletin, 17(2), 217–218. 
https://doi.org/10.1017/S0026318400013535 

Hobsbawn, E. (2012). The Invention of Tradition. In E. Hobsbawm & T. Ranger 
(Eds.), The Invention of Tradition. https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636 

Lambton, A. K. S. (2013). State and Government in Medieval Islam. In Asian Journal 
of Middle Eastern and Islamic Studies (Vol. 11). 
https://doi.org/10.4324/9780203385463 

Naqvi, A. M. (1998). Islam and Nationalism. In A. Pazargadi (Ed.), Islam and 
Nationalism (1st ed.). https://doi.org/10.2307/j.ctt18fs3rt.8 

Owen, R. (1988). Islam in a world of nation-states. History of European Ideas, 9(3), 
349–351. https://doi.org/10.1016/0191-6599(88)90184-2 

Rajaee, F. (1988). Islam in a World of Nation-States. By James Piscatori (New York: 
Cambridge University Press in association with the Royal Institute of 
International Affairs, 1984. viii, 193p. $34.50, cloth; $12.95, paper). American 
Political Science Review, 82(2), 683–684. https://doi.org/10.2307/1957467 

Riddell, R. (1982). Book Reviews : Faith and Power: The Politics of Islam Edward 
Mortimer Faber. International Relations, 7(4), 2251–2252. 
https://doi.org/10.1177/004711788200700419 

Sabhlok, S. G. (2002). Nationalism and ethnicity and the nation-state in South Asia. 
Nationalism and Ethnic Politics, 8(3), 24–42. 
https://doi.org/10.1080/13537110208428668 

Saeed, A. (1999). Rethinking citizenship rights of non–muslims in an islamic state: 
Rashid al–ghannūshi’s contribution to the evolving debate. International Journal 
of Phytoremediation, 21(1), 307–323. 
https://doi.org/10.1080/09596419908721189 

Sayegh, P. Y. (2011). Religion and Nationalism in Contemporary Europe: Towards a 
Renewed Syncretism? 1–33. Retrieved from http://goo.gl/wLr38Z 

Soper, J. C., & Fetzer, J. S. (2018). A Theory of Religion and Nationalism. In 



 

Wahyu Rozzaqi Ginanjar 

132 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) 
 

Religion and Nationalism in Global Perspective. 
https://doi.org/10.1017/9781316995280.002 

van Den Berghe, P. L. (1987). The Ethnic Phenomenon. In The Ethnic Phenomenon 
(Revised). Westport: Greenwood Press. 

Zubaida, S. (2004). Islam and nationalism: continuities and contradictions*. Nations 
and Nationalism, 10(4), 407–420. https://doi.org/10.1111/j.1354-
5078.2004.00174.x 

 


