Komunitas: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam

ISSN: 2086-3357 (p); 2540-9182 (e)

Vol. 11, No. 2 (2020), hal. 111-132 doi: 10.20414/komunitas.v9i2.2401
http://journal.uinmataram.ac.id/indeks.php/komunitas

STUDI KOMPARASI: TELAAH NASIONALISME DALAM ISLAM DAN
KOMPARASI DENGAN PENDEKATAN BARAT

Wahyu Rozzaqi Ginanjar
zagi.ginanjar@gmail.com
Magister Hubungan Internasional Universitas Muhammadiyah Yogyakarta

Abstrak: Nasionalisme merupakan alat penghubung dalam usaha untuk
mempersatukan beragam kelompok etnis ke dalam sebuah negara (state). Sebagai
sebuah konsep atau gagasan, nasionalisme seringkali dipahami secara berbeda oleh
para cendekiawan maupun tokoh pergerakan. Oleh karena itu, pandangan akan
nasionalisme juga beragam, terdapat golongan yang menerima namun terdapat pula
yang menolak konsep tersebut. Tulisan ini membahas tentang komparasi antara
pemikiran politik Islam dengan pemikiran Barat mengenai nasionalisme. Diawali
dengan mengelaborasi pemikiran politik Islam mengenai konsep ummah, kelompok
etnis, definisi dari nation, pendekatan Islam klasik, serta pendekatan Islam modern
yang didalamnya terdapat golongan yang mendukung serta yang menolak
nasionalisme. Analisis komparasi dilakukan dengan membandingkan pemahaman
dan pemikiran antara perspektif Islam dengan Barat mengenai nation, nasionalisme,
serta menganalisis pandangan golongan cendekiawan muslim yang menerima
nasionalisme dengan menggunakan teori imagined community oleh Benedict
Anderson. Hasil komparasi menunjukkan terdapat perbedaan yang mencolok di
antara perspektif Islam dengan Barat dalam cara pandangnya terhadap nasionalisme,
namun hal tersebut tidak berarti bahwa nasionalisme tidak kompatibel bila digunakan
dalam politik Islam.

(Abstract: Nationalism is known to be an idea that can be a medium for uniting various
ethnic groups into a state. As a concept or idea, nationalism is often understood
differently by scholars and movement figures. Therefore, the views on nationalism also
vary, there are groups who accept, but there are also those who reject the concept.
This paper discusses the comparison between Islamic political thought and western
thinking about nationalism. Beginning with elaborating Islamic political thought about
the concept of the ummah, ethnic groups, the definition of nation, the classical Islamic
approach, and the modern Islamic approach in which there are various standpoints
towards the notion of nationalism itself. Comparative analysis is done by comparing
the understanding and thought between Islamic and Western perspectives on nation,
nationalism, and analyzing the views of Muslim intellectuals who accept nationalism
using the imagined community theory by Benedict Anderson. The comparison results
show that there are striking differences between the perspectives of Islam and the
West in their perspective of nationalism, but this does not necessarily mean that
nationalism is incompatible when compared to Islamic political ideas.)

Kata Kunci : Bangsa, Islam, Nasionalisme, Negara

Creative Commons ShareAlike CC BY-SA: This work is licensed under a Komunitas Creative
Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License
(http://creativecommons.org/licenses/by-na/4.0/) which permits remix, adapt, and build upon
your work even for commercial purposes, as long as you credit us and license your new
creations under the identical terms as spesified on the Komunitas: Jurnal Pengembangan
Masyarakat Islam and Open Access pages.



https://doi.org/10.20414/komunitas.v9i2.2188
mailto:zaqi.ginanjar@gmail.com

Wahyu Rozzagi Ginanjar

A. Pendahuluan

Sebuah identitas, baik identitas sosial maupun identitas nasional terbentuk dari
batas-batas sosial yang ditarik ke dalam teritorial dari suatu komunitas. Dalam
mempelajari identitas politik dan sosial, hampir tidak memungkinkan bila kita tidak
membahas mengenai struktur negara modern (the nation-state system), sekularitas
dan politik nasionalisme. Dalam sebuah nation-state, loyalitas eksklusif dan tertinggi

dari warga diklaim oleh negara. Seorang ilmuwan terkemuka mengatakan bahwa:

“nationalism takes the place of religion as the principle of governing all social
and intellectual life.” (Soper & Fetzer, 2018)

Adapun ilmuwan lain mengambarkan nasionalisme sebagai sebuah agama. Di
bawah sistem nation-state, minoritas terancam dari segala sisi (Ataman, 2003).
Segala hak dan kepemilikan termasuk kehidupan mereka seringkali terancam karena
sejarah telah menunjukkan bahwa nasionalisme lebih bersifat destruktif daripada
bersifat konstruktif terutama bagi pihak yang lemah. Naqvi mengemukakan bahwa
‘nasionalism directly leads to secularism’, namun sekularisme mengubah makna dari
minoritas (Naqvi, 1998). Dalam sebuah negara yang dibentuk berdasarkan sebuah
agama, maka yang menjadi minoritas adalah pengikut dari agama-agama lain,
sedangkan dalam term nasionalisme dan sekularisme, minoritas bisa berdasarkan
ras, pilihan politik, atau wilayah tertentu (Sayegh, 2011).

Bila ditarik ke dalam konteks Muslim nation-state, tipe dominan dari batas-batas
sosial turut mempengaruhi identitas warga muslim. Dengan adanya Muslim nation-
state membuat warga muslim dilanda kebingungan atas identitas mereka, apakah
loyalitas utama kepada ummah (sesama saudara muslim) ataukah kepada negara.
Sistem nation-state mendominasi negara-negara yang sebagian besar warganya
adalah populasi muslim, namun sampai saat ini belum ada paradigma identitas
dominan yang mampu menghapus identitas keislaman dari masyarakat muslim.
Adapun arah perkembangan dunia Islam terkini yakni mengarah kepada kebangkitan
gerakan sosial dan politik Islam, mengacu pada hal tersebut masyarakat muslim
mengingat kembali identitas ummah mereka (Owen, 1988).

Beberapa penelitian secara mendalam membahas mengenai bagaimana

perlakukan negara-negara muslim terhadap minoritas yakni etnis non muslim, namun

112 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

masih jarang ditemukan penelitian yang membahas mengenai pandangan Islam baik
dalam perspektif klasik maupun modern terhadap etnis muslim yang menjadi
minoritas dalam negara-negara muslim. Adapun penyebab dari hal tersebut yakni,
pertama, seluruh kelompok etnis muslim dianggap sebagai satu ‘bangsa’ di dalam
negara islam. Adanya studi dan penekanan terhadap diferensiasi etnis-etnis muslim
pada negara islam bisa menyebabkan adanya gap dalam sebuah kelompok. Oleh
karena itu, terminologi religius digunakan dalam semua sejarah negara-nagara islam
lebih menekankan kepada agama itu sendiri. Yang kedua, perkembangan sejarah
negara dan institusi muslim tidak membahas mengenai garis keetnisan. Sebagai
contoh, negara Ayyobi yang didirikan oleh negarawan Kurdistan dan Jendral Saladin
dianggap sebagai salah satu negara islam yang menentang tentara salib. lImuwan
arus utama mengemukakan bahwa negara Ayyobi bukanlah negara Kurdistan
melainkan sebuah negara Islam (Ataman, 2003).

Ketiga, institusi kekhalifahan menjadi bahan yang merarik bagi ilmuwan untuk
meneliti negara tersebut secara keseluruhan. Penelitian-penelitian yang dilakukan
berkonsentrasi pada kelompok etnis yang spesifik, namun beberapa peneliti tidak
memunculkan argumen terkait hubungan di antara kelompok etnis muslim yang
berbeda. Yang keempat, seluruh masyarakat muslim bersatu di bawah payung
kekhalifahan hingga ditumbangkan oleh Kemal Ataturk di Turki pada 1924 baik secara
teoretikal maupun formal.

Dalam era modern, kondisi etnis muslim pada negara-negara muslim
mengalami perubahan yang signifikan dikarenakan berkembangnya nasionalisme dan
munculnya nation-state. Prinsip-prinsip islam tetap bertahan dalam konstitusi dan
hukum negara, namun roda pemerintahan yang seringkali berada di bawah pimpinan
nasionalis dan sekuler justru merefleksikan prinsip sekuler serta nasionalisme ala
barat (Owen, 1988). Hal tersebut berujung pada pengabaian peran agama dalam
ranah sosial, ekonomi, serta politik. Hal ini menyebabkan persoalan yang fundamental
pada negara yang memiliki etnis muslim minoritas sehubungan dengan identitas
nasional dan kebudayaan masyarakat (Owen, 1988).

Pemikiran politik islam kian berkembang di negara-negara muslim saat ini.
Ketika kita memperhatikan popularitas dan perkembangan kekuatan gerakan islam
serta pemikiran dan basis landasannya, dapat kita temukan adanya kelompok yang

tertindas dan lemah yang menjadi komposisi terbesar dari gerakan tersebut.

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 113



Wahyu Rozzagi Ginanjar

Kelompok-kelompok yang cenderung dirugikan tersebut lebih memilih untuk
memberikan dukungan kepada gerakan yang menentang penguasa, terutama yang
berhaluan islam dan menentang rezim otoriter.

Dalam dunia global, sebagian besar konflik etnis berasal dari dua latar belakang
yang berbeda, yakni makro nasionalisme dan mikro nasionalisme. Gerakan islam
pada Muslim nation-state melahirkan solidaritas pan-islamic dalam dunia islam global.
Tujuannya yakni bukan untuk menciptakan sebuah negara baru yang terdiri dari
seluruh warga muslim di bahwa sebuah otoritas kekhalifahan., namun untuk
membangun hubungan yang erat atau sebuah sistem konfederasi bagi negara-negara
muslim (Formichi, 2010). Oleh karenanya, kebangkitan gerakan dan politik islam
dapat dianggap sebagai sebuah perjuangan makro nasionalistik karena bertujuan
untuk kepentingan kerjasama dan kordinasi yang semakin intens diantara negara
tersebut. Adapun mengenai etnis, teori islam berdasar bahwa seluruh kelompok etnis
muslim baik dalam hal kebahasaan, kebudayaan, teritorial, dan ras dianggap sebagai
satu bangsa dan satu entitas politik. Inilah yang disebut dengan ummah (Ataman,
2003). Berdasarkan hal di atas, maka tujuan dari tulisan ini adalah untuk melakukan
telaah mengenai komparasi antara nasionalisme berdasarkan pemikiran islam
dengan nasionalisme yang digagas oleh pemikiran barat.

B. Pembahasan
Konsep Ummah

Islam bukanlah hanya agama melainkan sebuah jalan hidup bagi para muslim.
Karenanya, agama dan negara dianggap sebuah kombinasi. Islam dijadikan sebagai
kerangka berpikir dan berindak yang memberikan rasionalitas kepada warga muslim
untuk menjalankan kebijakan negara. Segala macam persoalan kehidupan, baik
persoalan individual, sosial, ekonomi, politik, nasional bahkan internasional untuk
dipecahkan berdasarkan komitmen kepada Tuhan. Islam tidak memisahkan antara
domain spiritual dan domain sekuler dalam kehidupan. Jamaluddin Afghani yang
merupakan salah satu penggagas gerakan politik islam mengemukakan pendapatnya

mengenai agama islam bahwa:
‘which constitutes a nation, a culture or a civilization, forms its basis and
foundation, and provides the most secure bond that holds it together” (Naqvi,

1998)

114 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

Rashid al-Ghannouchi, seorang ilmuwan kontemporer menekankan bahwa:

“Islam as religion, as a faith, as a way of life, as a belief, as a social and political
system is rooted in tauhid, the uniti of God and the unity of humankind’.”
(Saeed, 1999)

Konsep ummah berasal dari Nabi Muhammad pada abad ketujuh. Sekretaris
umum pertama dari Liga Arab yakni Abd-al-Rahman Azzam menatakan bahwa ‘the
Muslims form a nation’(Naqvi, 1998). Nabi Muhammad merupakan warga negara
pertama dan bertindak sebagai guru dan penunjuk. Nabi Muhammad mendirikan
negara islam pertama dan apa yang disebut sebagai ummah setelah beliau
melakukan hijrah dari Mekkah ke Madinah. Seacar alamiah, negara islam tersebut
adalah bersifat universal, ia tidak mengenal batas geografis, bahasa maupun ras.

Mengenai penggunaannya dalam Al-Quran, ummah tidak terbatas pada arti
ideologi melainkan perangkat kepercayaan di dalam komunitas, yakni sebuah sebuah
kelompok yang didalamnya memiliki komitmen bersama dan sebuah komunitas yang
bertahan seumur hidup, sebagai contoh Al-Qur'an menggambarkan pengikut Ibrahim
sebagai sebuah ummah (Naqvi, 1998). Yusuf Ali mengemukakan bahwa, kata-kata
seperti ras, bangsa dan golongan tidak bersesuaian dengan term ummah, adapun
kata-kata yang merujuk padanya yakni agama, jalan hidup, persaudaraan, serta

komunitas. Menurut Davutoglu, dalam konteks teoretik:

‘ummabh, as the Islamic mode of social existence, is the basis of socio-political

unity in Islamic political thought and practice’. (Ataman, 2003)

Nabi Muhammad mendirikan sebuah organisasi baru dengan identitas
keislaman dimana sebelumnya orang-orang tergabung sebagai anggota sebuah suku
dan berjanji setia dan mematuhi peraturan dan kebiasaan yang ada serta
mendapatkan perlindungan dari suku tersebut. Meskipun sebagai bagian dari ummah
berarti berpindah haluan atas loyalitas, ia tidak serta merta menghilangkan identitas
kesukuan. Ummah hanya mengubah tatanan hirarki dari sebuah identitas individu

dalam masyarakat. Identitas kesukuan tetap dianggap sebagai hal yang paling

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 115



Wahyu Rozzagi Ginanjar

penting setelah identitas ummah. Sebagai bukti, mari kita merujuk pada Piagam
Madinah. Piagam Madinah merupakan sebuah dokumen kesepakatan yang
mendeklarasikan kumpulan warga muslim sebagai ummah yang disepakati oleh
beberapa suku seperti penduduk asli Madinah dan imigran yang berasal dari Mekkah
dimana piagam tersebut memberikan rekognisi bahwa seorang individu dapat
memiliki lebih dari satu identitas bagi mereka yang memeluk Islam.

Setelah kematian Nabi, kepemimpinan kemudian diinstitusikan. Konsep ummah
selalu diidentikkan dengan khilafah. Seorang khalifah atau imam kemudian diangkat
sebagai penerus Nabi dan menjadi pemimpin ummah termasuk bagi warga muslim
yang hidup di negara-negara non muslim. Hingga terjadinya sekularisasi khilafah oleh
penerus Bani Umaiyyah, Khulafah al-Rashidin sebagai empat khalifah pertama
dianggap sebagai implementasi ideal dari teori islam mengenai negara dan

institusi khilafah.

Konsep Minoritas dalam Islam

Dalam Al-Quran digambarkan bahwa kehidupan manusia pada mulanya hanya
terdiri atas satu komunitas karena permulaan umat manusia diawali dari sepasang
laki-laki dan perempuan. Al-Qur-an menyebutkan bahwa Allah menciptakan manusia
dari sepasang laki-laki dan perempuan, dan kemudian membuatnya terbagi menjadi
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku agar manusia saling mengenal satu sama lain.
Difersifikasi atas manusia, bangsa, dan suku yang bervariasi memiliki tujuan untuk
meningkatkan pengetahuan dan melengkapi satu sama lain melalui perbedaan
manusia dan perbedaan sumber daya alam yang terdistribusi berbeda-beda pada
setiap wilayah. Adapun pada model selanjutnya, pengelompokan semakin
berkembang karena adanya ketidaksepahaman akan cara hidup satu sama lain.

Nationalities atau kebangsaan digambarkan sebagai cara yang berbeda dalam
menjalani hidup menurut Islam. Oleh karena itu, seluruh warga muslim yang ada
dianggap sebagai satu kesatuan, begitu pula dengan agama lainnya. Kata millah yang
menjadi millet dalam bahasa Turki digunakan sebagai kata yang merujuk kepada
nation dan digunakan oleh kekaisaran Ottoman bagi pembedaan orang-orang
berdasarkan agama. Atas pemahaman tersebut, batas-batas sosial digambarkan

beriringan dengan agama dalam sebuah negara Islam. satu-satunya minoritas yang

116 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

ada pada masa tersebut adalah masyarakat non muslim yang bermukim di negara
islam (Saeed, 1999).

Negara kemudian memberikan identitas sosial politik bagi setiap kelompok
agama dan kebudayaan yang ada berdasarkan pendekatan ontologis. Identitas yang
diberikan kepada non muslim dikenal sebagai dhimmi, yakni orang-orang yang
dilindungi. Hal istimewa untuk dilindungi tersebut hanya diberikan kepada minoritas
yang bertindak sebagai ahli kitab yakni Yahudi dan Nasrani. Namun, setelah ekspansi
wilayah Islam, kaum Zoroaster, Hindu, Buddha, penyembah Harran dan kaum pagan
Berbers dari Afrika Utara juga dianggap sebagai minoritas yang dilindungi (Ataman,
2003).

Hukum islam tidak mengenal perlakuan diskriminasi antara yang muslim dan
yang bukan muslim. Kehidupan, kepemilikan, keamanan, kesejahteraan dan
kehormatan orang-orang non muslim diproteksi sepenuhnya dalam hukum Islam
(Ataman, 2003). Islam memberikan kebebasan bagi yang dianggap minoritas untuk
hidup berdasarkan kebudayaan atau kebiasaan masing-masing, maka dari itu mereka
memiliki hak individu maupun kolektif termasuk dalam hak beribadah sesuai dengan
keyakinan serta otonomi yudisial. Osman mengemukakan bahwa, berdasarkan
prinsip prinsip pengaturan dalam Islam, orang muslim harus memperlakukan orang-
orang non muslim dengan sikap adil dan kebaikan, selama orang-orang tersebut tidak
berniat melakukan agresi dan permusuhan. Setiap dari mereka memiliki hak yang
sama dengan orang muslim, termasuk hak untuk memilih, menjadi anggota parlemen,
menjadi menteri, atau politisi. Posisi orang-orang non muslim di negara muslim
tersebut membuat seorang pengamat dari Barat menjuluki sistem pluralistic yang
dijalankan oleh negara muslim sebagai medieval religious democracy. Mawdudi juga
menyebut sistem tersebut sebagai theo-democracy (Ataman, 2003).

Dalam hal perpajakan, minoritas non muslim membayar pajak yang disebut
jizya. Hal tersebut bukanlah pajak tambahan karena warga muslim sendiri wajib
membayar zakat kepada negara. Jizya merupakan pajak yang setara dengan zakat
dan hanya diberlakukan bagi warga non muslim yang mampu. Beberapa pemimpin
gerakan keislaman saat ini bahkan berpikiran bahwa jizya adalah hal yang tidak
relevan untuk dilakukan lagi, dimana Al-Ganouchi menjelaskan bahwa jizya

diasosiasikan dengan permintaan untuk menjadi anggota militer. Poinnya adalah

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 117



Wahyu Rozzagi Ginanjar

bahwa terdapat sistem ekonomi yang seimbang antara warga muslim dan non muslim

yang hidup di negara Islam.

Kebijakan Negara terhadap Etnis

Dalam sebuah kasus, Mehmet Il (1451-1481) sebagai kasiar Ottoman
membawa serta kepala gereja Armenia ke Istanbul untuk mendirikan gereja tidak lama
setelah ia memperluas ekspansinya. Adapun sang anak Bayezid Il (1481-1512) ketika
berkuasa, menerima orang-orang Yahudi yang dideportasi dari Spanyol pada 1492
dan memberikan mereka tempat tinggal untuk hidup secara damai berdasarkan
kebudayaan, serta mengimplementasikan aturan agama mereka (Riddell, 1982).
Secara teori, negara Islam tidak mengintervensi urusan internal sebuah komunitas
keagamaan (Ataman, 2003).

Sebuah pertanyaan kemudian muncul, hal apa yang kemudian menjadi batasan
atas kebebasan budaya dan politik dari etnis minoritas yang terdapat dalam negara
Islam? Yang pertama, bahwa selama kebudayaan dan tradisi (‘urf) dianggap tidak
menyimpang dari sumber hukum Islam yakni Al-Qur'an dan sunnah nabi, hadist, ijma
(kesepakatan ulama) dan qiyas. Dalam hal ijma, semuanya berdasarkan pada
kesepakatan ulama yang berasal dari etnis atau kelompok suku setempat. Hal ini
disebabkan oleh adanya perbedaan entitas kebudayaan dari berbagai kondisi
geografis yang berbeda. Oleh karena itu, terdapat perbedaan mengenai pemahaman
Islam pada setiap kelompok etnis yang berujung pada perbedaan praktiknya
(Lambton, 2013).

Yang kedua, term kebebasan (freedom) harus memiliki manfaat bagi
kepentingan publik atau maslahat 'ammah yang berlaku baik bagi kelompok etnis
muslim maupun etnis non muslim yang mana prinsip pemerintah yakni kepentingan
publik diatas segalanya. Islam tidak hanya mengedepankan prinsip hukum/agama
(siyasa dinniyya) namun ia juga mementingkan prinsip rasional (siyasa aqgliyya) dalam
memutuskan perkara kebaikan bagi semua. Ketiga, etnisitas yang beragam tidak
berarti bahwa mereka saling berkompetisi atau bermusuhan satu sama lain. Bila hal
tersebut terjadi, maka bisa menimbulkan adanya fragmentasi dan diskriminasi
terhadap etnis tertentu. Kelompok etnis yang beragam adalah konsekuensi alamiah

dari konsep universalisme Islam dan gagasan persatuan umat manusia.

118 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

Keberagaman etnis yang ada harus diamini secara internal oleh setiap kelompok yang

mengedepankan sikap kerjasama dan kordinasi (Lambton, 2013).

Pendekatan Islam Klasik atas Etnis dan Nasionalisme

Nabi Muhammad SAW dalam suatu khotbahnya mengatakan bahwa umat
manusia diciptakan oleh Dzat yang satu, tidak ada yang lebih superior kedudukannya
diantara Arab, Ajami (non-Arab), orang kulit hitam, ataupun orang kulit putih.
Kemuliaan terletak hanya pada kesalehan. Piagam Madinah sebagai sebuah
perjanjian pertama antara Islam dengan kelompok agama yang lain yakni kaum
Yahudi yang ada di Madinah, mengembangkan budaya politik hidup secara
berdampingan (co-existence). Berdasarkan piagam tersebut, kaum Yahudi hidup
dengan menaati hukum Yahudi, serta kaum nasrani hidup dengan menaati hukum
Kristen (Ataman, 2003).

Begitu pula dengan sejarah negara negara Islam terkemuka, seperti Dinasti
Ummayyah, Andalusia, Dinasti Abbasiyah, serta kekaisaran Ottoman merupakan
negara Islam yang multicultural dan multinasional. Kesemuanya memiliki keragaman
budaya yang besar dengan adat istiadat, kebudayaan, serta hukum yang berbeda-
beda. Telah disebutkan pula sebelumnya bahwa Ottoman yang menggunakan sistem
millet merupakan perkembangan dari teori Islam mengenai etnisitas yang paling
mutakhir (Owen, 1988).

Kekaisaran Ottoman merupakan representasi terakhir dari insitusi kekhalifahan
yang dijalankan berdasarkan prinsip Islam. Pengaturan etnisitas dan nasionalisme
bersumber pada fondasi keagamaan. Berdasarkan sistem millet, nasionalitas
keagamaan didahulukan daripada nasionalitas etnis. Kelompok etnis muslim memang
dianggap sebagai satu kesatuan (one nation), namun setiap kelompol etnis muslim
yakni etnis Turki, etnis Kurdi, etnis Arab, serta etnis Albania memiliki kebebasan
kulturan serta administratif. Praktik desentralisasi baik secara sosial maupun politik
dijalankan pada masa tersebut, sebagai hasilnya kelompok etnis muslim menjadi
penerima manfaat terbesar dari sistem otonomi. Terdapat pemimpin-peminpin lokal
yang diberi wewenang untuk mengirimkan pajak dan menyiapkan tentara bagi Sultan
(Lambton, 2013).

Disamping itu, kelompok etnis dari agama yang berbeda dibagi berdasarkan

agama atau denominasinya seperti gereja Yunani, gereja Katolik, atau gereja

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 119



Wahyu Rozzagi Ginanjar

Armenia. Semuanya diterima dengan dianggap sebagai kesatuan (nation) yang
berbeda-beda. Setiap ‘nation’ dijalankan sesuai dengan ajaran masing-masing dan
memiliki pemimpin gereja yang berbeda. Pemaksaan untuk mengikuti ajaran Islam
adalah terlarang dan pada praktiknya sangat jarang ditemukan. Hal ini selaras dengan
apa yang disebutkan dalam Al-Qur'an bahwa tidak ada pemaksaan dalam beragama.
Berdasarkan uraian di atas, tergambarkan dengan jelas bahwa perspektif Islam Klasik
atas minoritas mengedepankan sikap liberal. Minoritas memiliki kebebasan untuk
hidup berdasarkan kebudayaan dan agama yang mereka miliki bahkan memiliki
kekebasan untuk mempunyai pemimpin sendiri dan dianggap sebagai sebuah
‘nation’.
Pendekatan Islam Modern atas Etnis dan Nasionalisme

Konsep nasionalisme pertama kali digunakan oleh Ottoman dalam dunia Islam.
Meluasnya pengaruh dari Barat di akhir abad ke-19 dan pada awal abad ke-20.
Cendekiawan muslim seperti Mustafa Kemal dari Mesir, Namik Kemal dari Turki, serta
Abul-Kalam Azad dari India mengatakan bahwa perpaduan antara nasionalisme dan
Islam adalah mungkin dan hal tersebut merupakan solusi dari persoalan yang ada
dalam dunia Islam. Adanya penjajahan di wilayah negara Islam dan terjadi secara
meluas pada masa tersebut menyebabkan banyak orang muslim yang mendukung
nasionalisme.

Nasionalisme sekuler dan ummah memainkan peran yang signifikan untuk
menciptakan perlawanan terhadap kolonilasisasi Eropa di negara Islam. orang-orang
muslim percaya bahwa nasionalisme sama dengan paham ummah sebagai ekspresi
untuk menentang tirani, penjajahan, dan sebagai alat untuk menghapuskan opresi
yang dilakukan oleh penguasa terhadap rakyat. Binnaz Toprak mengemukakan

bahwa:

‘in the case of countries under colonial rule with incipient nationalist
movements, religion became a symbol of identity with the cultural heritage of
the indigenous peoples which the colonial powers had attempted to destroy.
Hence religion was used as an effective tool for social and political mobilization
by nationalist leaders bent upon implanting a sense of pride in national culture

and values”.(Rajaee, 1988)

120 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

Namun ketika dalam fase transisi, negara yang telah lepas dari tangan kolonial
menghadapi persoalan sosial dan politik yang mengakibatkan terjadinya pemisahan
antara golongan nasionalisme dan kelompok beragama pada Muslim nation-states.
Sebagai contoh, pada awalnya warga muslim Ottoman mendukung the Committee of
Unity and Progress yang merupakan nasionalis Turki, namun setelah golongan
nasionalis berkuasa justru mereka menindas golongan muslim dan etnis non muslim
lainnya yang menyebabkan adanya perlawanan dan revolusi pada 1909 melawan
golongan nasionalis (Ataman, 2003).

Beberapa dekade selanjutnya, kelompok etnis muslim mendukung gerakan
nasionalis dari Kemal Atatlrk yang mengkalim untuk mempertahankan tanah kaum
muslim dan populasinya dalam menentang invasi Inggris, Perancis, dan terutama
Yunani dalam Perang Kemerdekaan pada 1919-1923. Ketika gerakan nasionalis
tersebut menuai keberhasilan, mereka menolak akan identitas kelompok muslim
seperti etnis Kurdi, etinis Laze, serta Arab dan gerakan perlawanan etnis terlambat
dalam merespon kebangkitan nasionalis tersebut.

Pemahaman akan etnisitas dan nasionalisme di kalangan cendekiawan muslim
modern terbagi menjadi dua yakni golongan yang menolak (the rejectionist)
sepenuhnya dan golongan yang menerima (conformist) beberapa model nasionalisme
yang dipahami berdasarkan prinsip Islam (Riddell, 1982). Golongan yang pertama
yakni the rejectionist. sebagian besar cendekiawan muslim pada abd ke-20 menolak
pandangan nasionalisme yang didasarkan pada prinsip Islam. Beberapa penolakan
terhadap nasionalisme dapat dilihat melalui beberapa contoh sebagai berikut; Hasan
Al-Bana sebagai pendiri dan pemimpin gerakan Islam terbesar di dunia yang berpusat
di Mesir mengemukakan bahwa nasionalisme merupakan musuh paling berbahaya
bagi gerakan Islamisme; Said Hawwa yang merupakan seorang cendekiawan muslim

Suriah mengatakan bahwa:
‘ethnic affiliation must have no impact upon the contents of one’s belief,
perseptions, and mores. This grave error ends up making nationalism a

substitute for Islam’ (Riddell, 1982)

Adapun organisasi semi pemerintah di Saudi Arabia yakni the Muslim World

League (Rabitat al Alam al-Islami) menyetujui untuk mendukung Islam dan melawan

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 121



Wahyu Rozzagi Ginanjar

konsiderasi nasionalistik (Haddad, 1983). Di bawah pemerintahan Raja Faisal,
organisasi tersebut berjuang melawan nasionalisme Arab milik Nasser. Sementara di
Palestina, Hamas dan kelompok Jihad Islam sebagai representasi golongan politik
Islam telah berkembang sebagai reaksi atas the Palestine Liberation Organization
yang merupakan golongan nasionalisme sekuler (Riddell, 1982).

Pada wilayah Asia Tenggara juga terjadi hal yang demikian. Di Pakistan
misalnya, Muhammad Ali Jinnah menolak nasionalisme dan mendeklarasikan bahwa
warga muslim India yang berasal dari berbagai latar etnis yang berbeda adalah satu

nation. Mantan presiden Pakistan lainnya yakni Zia ul-Haq menekankan bahwa:

‘Islam does not recognize any geographical limits dividing its followers.
Muslims are Muslims, regardless of whether they are also Ajami, Arab,
Pakistani, or Russian. Nationality is irrelevant within the ummah, within the
universal brotherhood of Islam of Commonwealth of Muslim nations.” (Haddad,
1983)

Begitu juga dengan golongan Syiah dimana Ayatullah Khomeini seorang
cendekiawan syiah terkemuka dan pemimpin revolusi Islam Iran pada 1979
menganggap bahwa nasionalisme sebagai the source of all misfortunes of Muslims.

Those who wish to revive nationalism are confronting Islam. (Nagvi, 1998)

Syiah mengklaim bahwa nasionalisme adalah penyebab atas diskriminasi dan
eksploitasi kelompok-kelompok yang lemah. Dalam sebuah seminar yang membahas
tentang ‘The Impact of Nationalism on the Ummah’ yang digelar di London pada 31
Juli hingga 3 Agustus 1985 oleh organisasi pro Iran yang berpusat di Inggris, para
pemimpin gerakan keislaman dan negara Islam golongan syiah, menyatakan bahwa
mereka adalah penentang dari sentiment-sentimen nasionalisme (Naqvi, 1998)

Adapun golongan kedua adalah golongan the conformist. Beberapa
cendekiawan muslim menerima pandangan nasionalisme seperti Said Nursi, seorang
cendekiawan muslim pada awal abad ke-20 yang berasal dari etnis Kurdi dan sekolah
agama tradisional. Dalam tulisannya, ia menjabarkan bhawa nasionalisme memiki
dua konteks yakni positif dan negatif. Nasionalisme positif adalah etnisitas dalam

konteks religi, dimana nasionalisme yang kompatibel dengan agama. Hal tersebut

122 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

dapat dipahami sebagai keragaman etnis dan budaya. Nasionalisme positif tersebut
melahirkan realitas sosial dimana tumbuh kerjasama dan solidaritas, memperbesar
keuntungan bersama, serta menumbuhkan persaudaraan antar muslim. Sekitar tahun
1910, Nursi disidang secara militer dan menegaskan bahwa nasionalisme Islam
adalah satu satunya kebangsaan yang ia miliki dan nengatakan bahwa ia
mengevaluasi segala sesuatu berdasarkan prinsip Islam (Zubaida, 2004).

Adapun nasionalisme negatif menurut Nursi adalah nasionalisme yang rasis,
kompetitif, bermusuhan dengan bangsa lain, serta yang menolak lembaga dan nilai-
nilai Islam yang ia anggap sebagai European disease. Nasionalisme negatif tumbuh
dengan cara merugikan yang lain. Nursi menawarkan solidaritas Islam sebagai satu-
satunya cara untuk mencegah penjajahan di dunia Islam. la berargumen bahwa Islam
tidak menerima kesejahteraan, keamanan, serta perkembangan kelompok etnis
muslim yang mengorbankan kelompok etnis lainnya (Zubaida, 2004).

Selanjutnya, Fazlur Rahman seorang Profesor Studi Islam di Universitas
Chicago dan mantan menteri pendidikan Pakistan. la juga membuat klasifikasi yang
disebut sebagai nasionalisme sosial dan nasionalisme politik. Rahman
mengemukakan bahwa keterlibatan dalam persatuan suatu kelompok harus
diutamakan daripada keterlibatan dalam kesetiaan pada negara. la mengemukakan

bahwa:

“...the Turkish or Egyptian peasant can be nationalist, experiencing a sense of
common ties of culture, language, and history with other Turks or Egyptians,
without losing the sense of belonging to a greater Islamic whole. But when he
becomes a political nationalist, his loyalty and identity become secular and
clash with the Islamic ideal... As long as the ideology that puts the nation-state
above everything else is avoided, it is possible to have a multi-state system

that is compatible with the larger loyalty to Islam.” (Owen, 1988)
Nasionalisme positif milik Nursi dan nasionalisme sosial milik Rahman identik

dengan pendekatan pluralisme yang diusulkan oleh pandangan Islam Klasik ataupun

golongan rejectionist modern.

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 123



Wahyu Rozzagi Ginanjar

Nasionalisme Tradisional: Primordial dan Instrumental

Dalam memahami Nasionalisme dalam perspektif barat, terdapat dua
pandangan tradisional terkait nasionalisme, yaitu nasionalisme primordialis dan
nasionalisme instrumentalis. Bagian ini akan membahas lebih lanjut terkait dua
perspektif tersebut.

Pada perspektif pertama, yaitu perspektif primordialisme, menganggap bahwa
etnisitas manusia terjadi secara organik dan terbentuk seiring berjalannya waktu.
Dalam beberapa dekade terakhir aliran pemikiran ini melahirkan dua pendekatan
dalam melihat nasionalisme. Dua pendekatan tersebut ialah primordialisme
sosiobiologis dan primordialisme kultural.

Pendekatan primordialisme sosiobiologis seringkali dikaitkan dengan temuan-
temuan Van den Berghe. Menurut van den Berghe, relasi sosial dan keterikatan antar
individu dapat dijelaskan melalui kedekatan genetik satu sama lain (van Den Berghe,
1987). Dalam hal ini, individu-individu dalam kelompok etnis tertentu mencoba untuk
mewariskan gen mereka kepada keturunannya secara langsung atau tidak langsung
melalui praktek endogami (van Den Berghe, 1987). Hal tersebut didorong atas dasar
keyakinan kolektif suatu kelompok etnis untuk mempertahankan kemurnian etnisitas
mereka (van Den Berghe, 1987). Melalui perndekatan ini, kita dapat melihat bahwa
dalam beberapa kelompok sosial tertentu nasionalisme seringkali didefinisikan
dengan genealogi ras dan etnis. Implikasi dari hal tersebut yakni konsep nasionalisme
tersebut menjadi sangat ekslusif terhadap karakteristik biologis yang spesifik, seperti
ras, etnis, atau warna kulit (Conversi, 1995).

Perspektif yang kedua ialah perspektif primordial kultural. Perspektif ini sering
dikaitkan dengan pandangan Clifford Geertz. Clifford Geertz berpendapat bahwa
manusia memiliki keterikatan primordial terhadap atribut sosial yang bersifat “given”.
Atribut sosial yang bersifat “given” tersebut merujuk kepada banyak hal, seperti; ikatan
kenisbatan, bahasa, adat-istiadat, kepercayaan dan banyak hal lainnya (Geertz,
1973). Hal-hal tersebut pada perjalanannya memiliki dampak terhadap individu yang
lahir di dalamnya, yang mana melahirkan koersifitas kultural yang memiliki
kemampuan untuk memaksa individu-individu di dalamnya untuk terikat kepada
atribut-atribut yang telah disebutkan sebelumnya (Geertz, 1973). Proses tersebut
yang pada akhirnya melahirkan ikatan primordial antar individu di dalamnya, yang

mana pada praktiknya memiliki atribut yang berbeda antara satu kelompok sosial

124 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

dengan kelompok sosial lainnya. Merujuk kepada pandangan Geertz, ia tidak
berpendapat bawa atribut-atribut sosial tersebut bersifat primordial, melainkan
keterikatan yang dimiliki oleh individu-indvidu di dalamnya yang kemudian
menjalankan praktik-praktik primordialisme (Geertz, 1973). Keterikatan tersebut
sering kita temui pada pembahasan terkait kelompok etnis, yang mana kemudian
dapat menjelaskan perilaku beberapa individu sangat antusias tentang diskursus
etnisitas, baik dalam konteks positif maupun negatif.

Selain pandangan primordialisme, terdapat pandangan lain dalam melihat
nasionalisme, yaitu pandangan instrumentalisme. Dalam hal ini, secara umum,
pandangan instrumtalis mempersepsikan bahwa identitas, pada prinsipnya,
merupakan hal yang rasional. Dalam melihat pandangan instrumentalisme, terdapat
dua perspektif yang dapat digunakan sebagai rujukan. Dua perspektif tersebut,
masing-masing ialah perpektif elit dan perspektif social engineering.

Perspektif pertama ialah instrumentalisme persepektif elit. Dalam melihat hal ini,
seringkali merujuk kepada pandangan Paul Brass yang menekankan peran para elit
dalam suatu kelompok sosial dalam pembentukan identitas kolektif. Paul Brass
berpendapat bahwa para elite dan counter-elites dalam suatu kelompok sosial
memilih beberapa aspek dalam kebudayaan kelompok tersebut yang kemudian
dikaitkan dengan nilai dan makna baru sehingga dapat digunakan sebagai simbol
untuk memobilisasi kelompok terkait dalam rangka mempertahankan kepentingan dan
berkompetisi dengan kelompok sosial lainnya (Brass, 1991). Merujuk kepada
pendapat Paul Brass tersebut, insturmenalisme elit dalam pembentukan identitas
kolektif setidaknya menunjukan dua hal. Pertama, dalam pembentukan identitas
kolektif perlu terdapat artefak yang sudah ada sebelumnya, sehingga para elite dalam
suatu kelompok sosial dapat membentuk ulang nilai-nilai tersebut. Kedua, beberapa
simbol yang dibentuk oleh elite dalam suatu kelompok sosial dalam rangka
membentuk identitas kolektif tidak serta merta melahirkan keterikatan yang dalam
terhadap seluruh individu-individu dalam kelompok sosial tertentu. Hal tersebut
diakrenakan bahwa sebagian besar simbol dan atribut sosial memiliki makna yang
esoterik, sehingga pemaknaan terhadap simbol tersebut pun tidak setara. Hal tersebut
yang kemudian merujuk para elite dalam suatu kelompok sosial perlu lebih selektif

dalam memilih atribut sosial atau kebudayaan yang paling relevan untuk dibentuk

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 125



Wahyu Rozzagi Ginanjar

ulang dalam rangka membentuk identitas kolektif dalam suatu kelompok sosial (Brass,
1991).

Persepktif kedua dalam pandangan instrumentalisme ialah perspektif social-
engineering. Berbeda dengan perspektif elit yang melihat pembentukan identitas
kolektif secara top-down, perspektif social-engineering melihat bahwa pembentukan
identitas kolektif merupakan hasil dari tradisi yang dibentuk secara intensional oleh
kelompok sosial tertentu. Dalam pandangan Eric Hobsbawn, tradisi yang dibentuk
secara intensional merujuk kepada serangkaian praktik yang diterima dan dijalankan
secara terbuka melalui ritual atau simbol tertentu (Hobsbawn, 2012). Ritual dan simbol
tersebut dalam hal ini bertujuan untuk menanamkan nilai dan norma tertentu,melalui
perilaku dan repetisi sehingga secara otomatis menciptakan pemahaman yang sama
di antara individu dalam suatu kelompok sosial (Hobsbawn, 2012). Syarat utama hal
tersebut dapat diterima secara terbuka oleh individu-individu di dalam suatu kelompok
sosial, simbol dan ritual tertentu perlu memiliki aspek signifikansi historis sehingga
pemaknaan akan hal tersebut dapat memiliki relevansi terhadap individu-individu di
dalam kelompok sosial terkait. Dengan kata lain, signifikansi historis dari sebuah
simbol dan ritual yang kemudian menjadi fondasi dasar dari sebuah tradisi, yang mana
kemudian akan selalu berjalan beriringan dengan legitimasi dari individu-idividu di
dalamnya dan sejauh mana hal tersebut mampu merepresentasikan identitas kolektif
dari suatu kelompok sosial (Hobsbawn, 2012).

Merujuk kepada beberapa pespektif di atas, nasionalisme yang konotasinya
merujuk kepad identitas kolektif suatu bangsa dalam suatu negara dapat lahir dari
berbagai macam mode. Dalam hal ini, lembaga-lembaga negara memiliki kemampuan
untuk menciptakan, memelihara, ataupun memodifikasi atribut-atribut sosial untuk
kemudian diberikan nilai dan makna baru dalam rangka menciptakan identitas kolektif
di tingkatan negara. Identitas kolektif di tingkatan negara tersebut yang pada akhirnya
memiliki korelasi erat dengan pembentukan konsep nasionalisme dan kedaualatan
dalam struktur sosial masyarakat di seluruh dunia, terutama jika merujuk kepada

negara-negara westphalian hari ini.

126 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

Analisis Komparasi ‘Nation’ dalam Perspektif Islam dengan ‘Nation’ dalam
Perspektif Barat

Berdasarkan uraian di atas, terdapat kontradiksi dengan apa yang dianggap
sebagai sebuah nation pada negara-negara Islam dengan nasionalisme dalam
persepktif barat. Dalam pandangan kontemporer, nasionalisme memiliki keterkaitan
dengan nation (Goldstein & Pevehouse, 2014), namun hal tersebut berbeda dalam
perspektif politik Islam, baik pada pendekatan Islam klasik maupun modern. Konsep
nation dalam perspektif Islam adalah satuan-satuan kelompok etnis yang dibagi
berdasarkan latar belakang agama. Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya bahwa
Kekaisaran Ottoman membedakan kelompok etnis muslim, kelompok etnis nasrani,
kelompok etnis Yahudi menjadi nation yang berbeda-beda. Sehingga, dalam suatu
negara terdapat banyak nation yang bahkan diberikan otonomi untuk memiliki
pemimpin lokal yang biasanya adalah pemimpin agama dan diperbolehkan untuk
hidup sesuai dengan aturan/hukum agama masing-masing. Adapun dalam
pandangan barat, Erikson mengemukakan bahwa a nation is an ideological
construction seeking to forge a link between cultural groups and the state. (Sabhlok,
2002)

Definisi di atas menggambarkan bahwa nation merupakan sebuah konstruksi
ideologi yang berusaha untuk menghubungkan antara kelompok-kelompok
kebudayaan dengan negara. Artinya, nation merupakan jembatan yang
menghubungkan kelompok kebudayaan/etnis dengan lingkungan eksternal mereka
dalam upaya menumbuhkan keterikatan pada state atau negara. Distingsi
pemahaman mengenai nation sangat mencolok di antara kedua perspektif tersebut.
Dalam pandangan Islam, nation berarti pembedaan kelompok masyarakat karena
cara yang berbeda dalam menjalani hidup berdasarkan agama masing-masing.
Sementara pandangan barat menganggap nation sebagai alat persatuan dalam
membangun negara.

Penulis menganalisis bahwa perbedaan dalam memahami nation berujung
pada konsekuensi di mana sebagaian besar cendekiawan dan tokoh politik Islam
modern menolak konsep nasionalisme. Nasionalisme merupakan ideologi yang
memiliki kekuatan untuk mengikat kelompok yang berbeda-beda ke dalam suatu
teritorial yang dibentuk secara politis (Sabhlok, 2002). Nasionalisme dianggap

bertentangan dengan prinsip Islam. Negara Islam haruslah mengedepankan prinsip-

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 127



Wahyu Rozzagi Ginanjar

prinsip keagamaan sebagai fondasi negara. Hamdi Yazir yang merupakan ahli hukum
Islam terkemuka di Turki mengemukakan kebangsaan adalah kepribadian yang terdiri
atas elemen dan kesadaran sosial, bahwa agama adalah kesadaran sosialnya dan
negara merupakan perwujudan dari hal tersebut (Ataman, 2003).

Pada beberapa titik, nasionalisme dianggap sebagai ancaman. Khomeini
menyebutkan bahwa siapa saja yang menginginkan kebangkitan nasionalisme berarti
ia menentang Islam. serupa dengan hal tersebut, Hawwa mengemukakan bahwa
afiliasi etnis seseorang tidak boleh mempengaruhi keyakinannya yang dianggap
sebagai kesalahan besar dan bila hal tersebut terjadi maka nasionalisme akan
menggantikan Islam. Lebih jauh, nasionalisme berbenturan dengan ummah. Konsep
nasionalisme digunakan dalam rangka menyatukan berbagai kelompok yang berbeda
dalam satu naungan negara. Adapun konsep ummah tidak mengenal batas-batas
geografis yang menjadi pemisah antara kelompok-kelompok etnis muslim yang
berbeda. Seluruh kelompok muslim dianggap sebagai satu kesatuan dalam sebuah
nation.

Pada realitanya, sejarah memang mencatat bahwa pada masa-masa tertentu
golongan nasionalisme dan kelompok keagamaan menyatukan kekuatan seperti pada
masa perang kemerdekaan Iran yang dipimpin oleh Kemal Ataturk untuk melawan
invasi asing ke Turki yang dianggap sebagai tanah bagi orang muslim. Namun,
setelah ia berhasil merebut kekuasaan, kelompok-kelompok etnis seperti Kurdi, Laze,
serta Arab tidak diakui identitasnya. Beberapa cendekiawan muslim juga tidak
sepenuhnya menolak nasionalisme asalkan ia bersesuaian dengan prinsip-prinsip
Islam. Bahkan ada yang menganggap bahwa penyatuan antara nasionalisme dan
Islam sebagai solusi bagi permasalahan dalam dunia Islam.

Pernyataan beberapa cendekiawan muslim yang setuju atas konsep
nasionalisme di atas akan dianalisis dengan teori imagined community oleh Benedict
Anderson. Anderson mengemukakan bahwa nation atau bangsa adalah suatu
komunitas terbayang yang secara inheren terbatas dan berdaulat (Anderson, 2006).
Dikatakan sebagai komunitas yang dibayangkan karena tidak semua anggota dari
kelompok/bangsa tersebut dapat mengetahui dan mengenal satu sama lain secara
keseluruhan, sekalipun bagi komunitas yang kecil. Adapun konsep nasionalisme
sebagai pembentuk suatu negara bagi Anderson bukanlah sebuah isme atau ideologi.

la lebih memilih untuk menghubungkannya dengan kekerabatan (kinship) atau agama

128 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

(religion). Sampai pada pemahaman ini, maka ditemukan titik persinggungan tentang
nasionalisme diantara dua pandangan yang berbeda di atas.

Anderson mengemukakan bahwa nasionalisme menjadi penting ketika
identitas-identitas lama sudah mulai kehilangan kemampuannya untuk

mempersatukan. Namun, ia menegaskan bahwa:

“ am not claiming that the appearance of nationalism towards the end of the
eighteenth century was 'produced’ by the erosion of religious certainties... . Nor
am | suggesting that somehow nationalism historically 'supersedes' religion.
What | am proposing is that nationalism has to be understood by aligning it,
not with self- consciously held political ideologies, but with the large cultural
systems that preceded it, out of which — as well as against which - it came
into being.” (Anderson, 2006)

Berdasarkan pernyataan di atas, Anderson memberikan poin bahwa
nasionalisme yang dipahami sebagai produk Barat justru lahir dari kondisi peradaban
sebelumnya yang sudah tidak kredibel dalam hal persatuan. la tidak muncul begitu
saja, melainkan hadirnya nasionalisme sebagai konsekuensi dari sistem budaya yang
mendahuluinya, bahkan dari yang menentang adanya nasionalisme. Ketika sebagian
besar cendekiawan muslim modern menganggap nasionalisme sebagai ancaman,
Anderson justru tidak menyarankan kehadiran nasionalisme sebagai pengganti
agama.

Anderson justru menyarankan agar nasionalisme bisa dipahami selaras dengan
realitas dan tidak dilihat sebabagi ideologi yang berdiri sendiri. Seperti yang telah
disebutkan sebelumnya, bahwa Nursi membagi nasionalisme menjadi 2 yakni
nasionalisme positif serta negatif. Bagi Nursi, nasionalisme positif justru kompatibel
dengan agama dengan meningkatkan solidaritas dan kerjasama di kalangan
komunitas serta meningkatkan persaudaraan antar muslim. Namun yang harus
dihindari adalah nasionalisme negatif dimana hal tersebut justru menimbukan rasisme
dan permusuhan satu sama lain yang ia sebut sebagai European Diesease. Uraian di
atas, merefleksikan bahwa pemikiran Anderson selaras dengan beberapa

cendekiawan muslim yang setuju dengan konsep nasionalisme.

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 129



Wahyu Rozzagi Ginanjar

C. Kesimpulan

Dalam sejarah peradaban Islam klasik, pemikiran dan praktik akan
keberagaman etnis dalam perspektif Islam bersifat liberal. Kelompok etnis muslim
maupun non muslim diperlakukan setara dan dibebaskan untuk hidup berdasarkan
kebudayaan serta ajaran agama masing-masing. Lebih dari itu, negara Islam
memperbolehkan kelompok etnis non muslim untuk mempraktikkan hukum mereka
bagi para anggota kelompoknya masing-masing yang dianggap sebagai sebuah
nation.

Meskipun demikian, yang terjadi di negara muslim modern justru berkebalikan
dengan hal tersebut. Cendekiawan dan tokoh pergerakan pada Muslim nation-state
meninggalkan realita historisnya. Pendekataan ini menyebabkan terjadinya penolakan
akan konsep nasionalisme yang dipahami sebagai pandangan Barat. Mereka
menempatkan nasionalisme dengan prinsip Islam dalam posisi biner dan tidak sesuai
dengan paham Islam.

Namun demikian, tidak semua cendekiawan muslim modern menolak konsep
nasionalisme. Pemahaman akan prinsip-prinsip Islam mengenai etnisitas dan
nasionalisme dianggap membantu Muslim nation-state untuk memelihara dan
menumbuhkan keragaman kelompok etnis yang dimiliki. Gagasan ini justru berkenaan

dengan apa yang ditawarkan Anderson terkait nasionalisme dan agama.

Daftar Pustaka

Anderson, B. (2006). Imagined Communities: Reflection on the Origin and Spread of
Nationalism. In English (3rd ed.). London: Verso.

Ataman, M. (2003). Islamic Perspective on Ethnicity and Nationalism: Diversity or
Uniformity? Journal of Muslim Minority Affairs, 23(1), 89-102.
https://doi.org/10.1080/13602000305929

Brass, P. R. (1991). Ethnicity and Nationalism: Theory and Comparison. In Ethnicity
and Nationalism: Theory and Comparison (1st ed.). New Delhi: Sage
Publications.

Conversi, D. (1995). Reassessing current theories of nationalism: Nationalism as
boundary maintenance and creation. Nationalism and Ethnic Politics, 1(1), 73—
85. https://doi.org/10.1080/13537119508428421

Formichi, C. (2010). Pan-Islam and Religious Nationalism: The Case of Kartosuwiryo
and Negara Islam Indonesia. Indonesia, (90), 125-146. Retrieved from

130 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



Studi Komparasi: Telaah Nasionalisme...

http://cip.cornell.edu/DPubS?service=Ul&version=1.0&verb=Display&page=rec
ord&handle=seap.indo/1286985934

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures. In The Interpretation Of Cultures
(1st ed.). New York: Basic Books.

Goldstein, J. S., & Pevehouse, J. C. (2014). International Relations: TENTH
EDITION 2013 — 2014 UPDATE. Boston: Pearson.

Haddad, R. M. (1983). Yvonne Yazbeck Haddad. Contemporary Islam and the
Challenge of History. Albany: SUNY Press, 1982. 272 pp. $33.50. Middle East
Studies Association Bulletin, 17(2), 217-218.
https://doi.org/10.1017/S0026318400013535

Hobsbawn, E. (2012). The Invention of Tradition. In E. Hobsbawm & T. Ranger
(Eds.), The Invention of Tradition. https://doi.org/10.1017/CB0O9781107295636

Lambton, A. K. S. (2013). State and Government in Medieval Islam. In Asian Journal
of Middle Eastern and Islamic Studies (Vol. 11).
https://doi.org/10.4324/9780203385463

Nagvi, A. M. (1998). Islam and Nationalism. In A. Pazargadi (Ed.), Islam and
Nationalism (1st ed.). https://doi.org/10.2307/j.ctt18fs3rt.8

Owen, R. (1988). Islam in a world of nation-states. History of European Ideas, 9(3),
349-351. https://doi.org/10.1016/0191-6599(88)90184-2

Rajaee, F. (1988). Islam in a World of Nation-States. By James Piscatori (New York:
Cambridge University Press in association with the Royal Institute of
International Affairs, 1984. viii, 193p. $34.50, cloth; $12.95, paper). American
Political Science Review, 82(2), 683-684. https://doi.org/10.2307/1957467

Riddell, R. (1982). Book Reviews : Faith and Power: The Politics of Islam Edward
Mortimer Faber. International Relations, 7(4), 2251-2252.
https://doi.org/10.1177/004711788200700419

Sabhlok, S. G. (2002). Nationalism and ethnicity and the nation-state in South Asia.
Nationalism and Ethnic Politics, 8(3), 24-42.
https://doi.org/10.1080/13537110208428668

Saeed, A. (1999). Rethinking citizenship rights of non—muslims in an islamic state:
Rashid al-ghannishi’s contribution to the evolving debate. International Journal
of Phytoremediation, 21(1), 307-323.
https://doi.org/10.1080/09596419908721189

Sayegh, P. Y. (2011). Religion and Nationalism in Contemporary Europe: Towards a
Renewed Syncretism? 1-33. Retrieved from http://goo.gl/wLr38Z

Soper, J. C., & Fetzer, J. S. (2018). A Theory of Religion and Nationalism. In

Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020) | 131



Wahyu Rozzagi Ginanjar
Religion and Nationalism in Global Perspective.
https://doi.org/10.1017/9781316995280.002

van Den Berghe, P. L. (1987). The Ethnic Phenomenon. In The Ethnic Phenomenon
(Revised). Westport: Greenwood Press.

Zubaida, S. (2004). Islam and nationalism: continuities and contradictions*. Nations

and Nationalism, 10(4), 407—-420. https://doi.org/10.1111/j.1354-
5078.2004.00174.x

132 | Komunitas Vol. 11, No. 2 (2020)



