077111 bl Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis

DT R TETRT )

B Dakwah Film Ketika Mas Gagah Pergi di Era Digtal

Author Name: (s) Akhmad Ramidi
- STID Mustafa Ibrahim Al-Ishlahuddiny Kediri Lombok Barat
4o Corresponding Author: akhmadramidi765@gmail.com

Received: 06 Okt 2025
Revised: 27 Okt 2025
Accepted: 17 Nov 2025

HOW TO CITE THIS ARTICLE (APA)

Akhmad Ramidi. (2025).

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Dakwah Film Ketika Mas Gagah Pergi di Era Digital.
Muaabbir . Jurnal Manajemen Dakwah, 6 (2), 109-122. https://doi.org/10.20414/mudabbir.v6i1.13981
The readers can link to article via https://fdikjournal-uinma.id/index.php/mudabbir/article/view/13981

SCROOL DOWN TO READ THIS LICENCES @ OO
he—TCY

Abstract:

This paper analyzes the representation of hijrah in the film When Mas Gagah Goes as a process of
spiritual transformation that takes place through personal, social, cultural, and visual dimensions.
Using a visual religion perspective, this study shows how the film constructs religious experiences
through symbols, visual aesthetics, and cinematic narratives that are close to the lives of urban youth.
The adaptation of literary works to film mediums, as well as its dissemination on social media, makes
the hijrah narrative in this film part of the digital da'wah and Islamic popular culture that is
developing in Indonesia. The findings of the study show that this film not only functions as an
entertainment medium, but also as a space for da'wah that shapes the understanding of the younger
generation about religious identity and the meaning of hijrah. However, there is an ambivalence of
representation, where hijrah has the potential to be reduced to a symbolic identity that is vulnerable
to commaodification. This study confirms the importance of understanding hijrah as a substantial and
ethically oriented spiritual process, not just a popular visual lifestyle.

Keywords: Visual Religion, Hijrah, Digital Dakwah

A. Pendahuluan

Perkembangan dan kemunculan media baru di Indonesia telah mengubah
secara signifikan cara masyarakat Muslim, khususnya generasi muda untuk
mengakses, mengkonsumsi, dan menyebarkan identitas keagamaannya (Campbell,
2013). Dalam konteks ini, kajian mengenai visual religion penting untuk melihat
bagaimana agama itu di representasikan dan dimaknai melalui media visual. Visualisasi
ajaran agama melalui sinema, ilustrasi digital, dan narasi audiovisual telah menjadi
sarana dakwah yang efektif karena menawarkan pengalaman keagamaan yang lebih

emosional, personal, dan mudah diakses (Patrizi, 2021; Plate, 1998).

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://fdikjournal-uinma.id/index.php/mudabbir/article/view/13981
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

Fenomena ini terkait erat dengan menguatnya gerakan hijrah di kalangan anak
muda Muslim Indonesia. Hijrah tidak lagi hanya dipahami sebagai perpindahan
spiritual personal, tetapi berkembang menjadi gaya hidup religius yang dibentuk oleh
pengalaman visual, jejaring digital, komunitas daring, dan praktik konsumsi budaya
populer (Maryani et al., 2024). Perubahan pemahaman keagamaan kini tidak hanya
terjadi dalam ruang-ruang pengajian, tetapi juga melalui film, vlog, musik religi, dan
media sosial yang menawarkan narasi keislaman dalam bentuk yang lebih estetik,
ringan, dan relevan dengan dinamika kehidupan urban (Al-Zaman, 2022).

Salah satu karya yang menandai kemajuan tersebut adalah film Ketika Mas
Gagah Pergi, adaptasi dari tulisan Helvy Tiana Rosa. Film ini menampilkan perjalanan
spiritual seorang pemuda Muslim yang hidup di lingkungan perkotaan dan berusaha
menemukan kembali makna hidup di tengah derasnya arus modernisasi dan budaya
hedonistik (Setyaningsih, 2016). Transformasi Mas Gagah, dari sosok yang akrab
dengan gaya hidup kota menjadi pribadi yang lebih religius, menjadi inti cerita yang
menggambarkan bagaimana proses hijrah berlangsung. Lebih dari sekadar
perubahan perilaku atau gaya hidup, film ini menunjukkan bahwa hijrah adalah proses
yang kompleks dan melibatkan pembentukan identitas, pembaruan hubungan sosial,
serta tumbuhnya kesadaran dakwah (Hoesterey, 2008; van Bruinessen & Allievi, 2013)

Walaupun sejumlah penelitian sebelumnya menelaah nilai moral dan simbol
keagamaan dalam film ini, kajian mengenai bagaimana film tersebut bekerja sebagai
media visual religion dan bagaimana ia berhubungan dengan gerakan hijrah di era
digital masih terbatas. Padahal, perubahan cara anak muda mengonsumsi konten
keagamaan menuntut analisis yang memadukan aspek visual, budaya populer, dan
pengaruh media digital (Bahruddin et al., 2021; Setyaningsih, 2016). Oleh karena itu,
artikel ini mengkaji film Ketika Mas Gagah Perg/ sebagai representasi visual gerakan
hijrah dan sebagai bagian dari praktik dakwah kontemporer yang berakar pada
budaya digital. Artikel ini menjawab dua pertanyaan utama: Pertama, bagaimana
dakwah anak muda diwujudkan melalui media visual dan ekosistem digital dalam film
Ketika Mas Gagah Perg/? Dua, bagaimana representasi hijrah dibentuk melalui simbol,

adegan, dan narasi visual di dalam film?

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis isi
(content analysis) untuk menelaah representasi visual religion dan narasi hijrah dalam
film Ketika Mas Gagah Pergr. Metode ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada

penafsiran makna, pesan keagamaan, serta konstruksi visual yang ditampilkan melalui

JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

adegan, simbol, dialog, dan gaya sinematik. Analisis isi memberikan ruang untuk
memahami bagaimana pesan dakwah dan pengalaman religius dibangun melalui
media visual, serta bagaimana representasi tersebut berhubungan dengan fenomena
gerakan hijrah dan dakwah digital yang berkembang di kalangan anak muda Muslim
Indonesia.

Data utama penelitian ini adalah film Ketika Mas Gagah Pergr yang diakses
melalui kanal YouTube pada akhir tahun 2024, dengan jumlah penonton lebih dari 3,1
juta. Film ini menjadi objek utama untuk menelusuri bagaimana proses hijrah
divisualisasikan melalui transformasi karakter, perubahan gaya hidup, penggunaan
simbol-simbol keagamaan, serta pengaturan ruang yang merefleksikan estetika
religius dalam konteks visual religion. Adegan-adegan tertentu dianalisis secara
mendalam untuk melihat bagaimana visualitas bekerja dalam menyampaikan pesan
dakwah secara emosional, estetik, dan afektif.

Selain data primer tersebut, penelitian ini juga memanfaatkan data sekunder
yang bersumber dari buku akademik, artikel jurnal, penelitian sebelumnya, serta
tulisan-tulisan populer yang berkaitan dengan tema dakwah anak muda, budaya
digital, pop Islam, gerakan hijrah, dan representasi agama dalam media visual.
Literatur ini digunakan untuk memperkuat kerangka teoritis serta memperkaya
pemahaman mengenai hubungan antara media populer, visualitas, dan transformasi
keagamaan dalam masyarakat Muslim kontemporer.

Proses analisis dilakukan melalui serangkaian tahapan, mulai dari identifikasi
tema dan pola visual, interpretasi simbol-simbol religius, hingga penafsiran konteks
sosial yang melatarbelakangi narasi hijrah dalam film. Pendekatan ini memungkinkan
penelitian untuk membaca film tidak hanya sebagai karya seni, tetapi juga sebagai teks
budaya yang mencerminkan dinamika dakwah, identitas, dan spiritualitas anak muda
di era digital.

C. Hasil dan Penelitian

Dakwah Anak Muda dalam Konteks Film Ketika Mas Gagah Pergi

Dalam hal ini, novel Ketika Mas Gagah Pergs karya Helvy Tiana Rosa memiliki
peran signifikan sebagai salah satu karya sastra Islam modern yang berpengaruh.
Cerpen yang ditulis pada tahun 1992 dan diterbitkan pada 1997 ini mengangkat
tema pencarian spiritual anak muda Muslim, dengan harapan memotivasi pelajar
dan mahasiswa untuk berhijrah dan lebih mendalami pengetahuan agama
(Setyaningsih, 2016). Sejak awal penerbitannya, karya ini tidak hanya menghadirkan

kisah personal tentang pencarian iman, tetapi juga memuat narasi dakwah yang

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

menekankan pentingnya perubahan diri, komitmen moral, serta keterlibatan sosial
generasi muda. Ketika karya ini kemudian memasuki ranah media visual, ia
bergerak ke wilayah yang oleh para ahli disebut sebagai visual religion, yaitu cara
agama direpresentasikan, dipersepsi, dan dialami melalui simbol, gambar, dan
narasi visual (Campbell, 2013; Plate, 1998).

Adaptasi cerita pendek tersebut menjadi film pada tahun 2016 memperluas
jangkauan pesan dakwah Helvy Tiana Rosa, karena media visual memungkinkan
penyampaian nilai-nilai Islam yang lebih emosional, komunikatif, dan
multisensorial. Film Ketika Mas Gagah Pergi menampilkan karakter Mas Gagah,
yang awalnya hidup dalam suasana kota yang bebas dan modern, namun
mengalami transformasi signifikan setelah perjalanan ke Ternate. Transformasi ini
bukan hanya perubahan spiritual yang bersifat personal, tetapi juga merupakan
proses dakwah visual yang menonjolkan ajakan untuk memperbaiki diri,
memperkuat identitas keagamaan, dan menjadi teladan bagi lingkungan sekitar.
Hal ini divisualisasikan melalui perubahan gaya berpakaian, gestur tubuh, pilihan
ruang (masjid, rumah belajar, komunitas sosial), hingga pencahayaan adegan yang
semakin religius. Representasi seperti ini sejalan dengan karakteristik visual religion,
di mana ajaran agama dikonstruksi dan disebarkan melalui estetika dan simbol
visual yang mudah ditangkap oleh penonton (Patrizi, 2021). Dampak perubahan
Mas Gagah terhadap Gita serta lingkungannya memperlihatkan bagaimana narasi
dakwah dalam film bekerja melalui teladan, bukan hanya ujaran, dan bagaimana
generasi muda Muslim menghadapi tantangan modernitas, identitas, dan nilai
keagamaan dalam kehidupan urban (Hoesterey, 2008; Ramidi, 2025).

Pesan dakwah dalam film ini tidak disampaikan melalui ceramah eksplisit,
tetapi melalui narasi dakwah yang dibungkus dalam kehidupan sehari-hari,
sehingga dekat dengan pengalaman emosional dan sosial anak muda. Karakter
Mas Gagah digambarkan sebagai sosok populer yang aktif dalam kegiatan sosial,
sehingga perubahan spiritualnya menjadi bentuk dakwah bil-hal, dakwah melalui
keteladanan dan tindakan nyata. Pada titik ini, flm menunjukkan bagaimana
dakwah dapat beradaptasi dengan budaya populer tanpa kehilangan inti
ajarannya. Melalui simbol visual, ekspresi wajah, komposisi ruang, dan gaya estetika
yang akrab dengan kehidupan anak muda, film ini mengembangkan dakwah visual
yang lebih komunikatif, lembut, dan menyentuh aspek emosional penonton
(Bahruddin et al., 2021; Heryanto, 2015).

Pertanyaan berikutnya adalah bagaimana gerakan dakwah anak muda
berinteraksi dengan media baru yang semakin dominan. Kehadiran platform digital

JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

seperti layanan streaming, vlog, podcast, dan media sosial mengubah dakwah
menjadi lebih interaktif dan partisipatif. Pesan keagamaan tidak lagi bersifat satu
arah, tetapi berubah menjadi narasi dakwah digital yang bersifat dialogis,
kolaboratif, dan mampu menembus batas-batas geografis. Dalam konteks ini, film
Ketika Mas Gagah Perg/ menjadi salah satu contoh awal bagaimana dakwah
memasuki ranah budaya populer, kemudian berkembang dalam ruang digital
melalui klip pendek, meme religius, fan-art, hingga konten kreatif berbasis adegan-
adegan inspiratif dari film.

Dakwah di kalangan anak muda melalui media baru umumnya memiliki tiga
ciri utama. Pertama, konektivitas, yakni penyampaian pesan religius melalui media
yang sesuai dengan pola komunikasi anak muda, seperti visual sinematik, musik,
dan narasi digital. Kedua, partisipasi, karena audiens tidak hanya menerima pesan
tetapi juga menciptakan ulang pesan tersebut melalui komentar, potongan video,
atau gambar inspiratif. Ketiga, kecepatan dan jangkauan, di mana pesan
keagamaan dapat menyebar secara viral melintasi negara dan budaya, menjadi
bagian dari percakapan global komunitas Muslim (Hassan & Pawi, 2019). Ketiga
ciri ini memperlihatkan bahwa dakwah modern telah menjadi bagian dari visual
religion, di mana agama beredar dan dipraktikkan melalui representasi visual yang
bergerak lintas platform digital.

Dalam konteks tersebut, film Ketika Mas Gagah Pergs tidak hanya berfungsi
sebagai media dakwah, tetapi juga sebagai wadah representasi identitas
keagamaan anak muda. Karakter Mas Gagah menjadi figur visual hijrah yang
menginspirasi, sementara Gita menggambarkan keraguan, pencarian makna, dan
dialog batin yang banyak dialami remaja Muslim. Narasi dan visual film
menegaskan bahwa dakwah digital lebih menekankan penceritaan yang emosional,
inspiratif, dan dekat dengan kehidupan sehari-hari dibandingkan pendekatan
normatif. Pola ini sejalan dengan karakter generasi digital yang lebih responsif
terhadap dakwah visual yang menyentuh pengalaman personal daripada instruksi
verbal yang kaku (Huda, 2010).

Ustadz Seleb, Awal Perubahan Keagamaan Mas Gagah

Film Ketika Mas Gagah Pergi tidak hanya menampilkan drama spiritual
seorang pemuda bernama Gagah, tetapi juga menyediakan platform untuk
mendiskusikan dinamika otoritas keagamaan dalam konteks Islam di Indonesia.
Dalam tradisi Islam lokal, otoritas keagamaan biasanya dipegang oleh ulama, kial,
atau lembaga pesantren yang bertindak sebagai rujukan utama pengetahuan
agama dan bimbingan moral (Kailani, 2019). Namun, dengan hadirnya media baru

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH -"3
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

seperti film, media sosial, dan platform digital yang memproduksi serta
mendistribusikan pesan melalui representas/ visual terjadi perubahan bentuk
otoritas keagamaan dari yang bersifat tekstual-hierarkis menjadi otoritas populer
berbasis visibilitas publik (Rakhmani, 2017; Turner, 2007). Perubahan ini tidak dapat
dilepaskan dari konsep visual religion, yaitu cara agama dikonstruksi, dirasakan, dan
diinternalisasi melalui media visual yang membangun makna religius melalui
gambar, simbol, dan narasi audiovisual (Plate, 1998). Dengan demikian, memahami
bagaimana dakwah divisualisasikan menjadi sangat penting terutama bagi generasi
muda yang kini lebih banyak belajar agama melalui layar ketimbang melalui kitab
atau majelis taklim (Heryanto, 2015).

Otoritas keagamaan tradisional di Indonesia memiliki sejarah mendalam
dalam konteks sosial dan keilmuan Islam. Ulama, kiai, dan pesantren berperan
sebagai penerus otoritas iImu agama, pembimbing moral, dan mediator sosial
(Dhofier, 2011; van Bruinessen, 2008). Legitimasi mereka diperoleh melalui jalur
keilmuan, penguasaan kitab-kitab klasik, dan posisi sosial yang dihormati
masyarakat. Dalam kerangka ini, otoritas selalu bersifat embodied dan relasional
guru dengan murid, jamaah dengan ulama serta ditopang oleh tatap muka
langsung (Woodward, 2010).

Dalam film Ketika Mas Gagah Pergi, otoritas tradisional ini direpresentasikan
secara visual melalui karakter Kiai Ghufron. Dalam film ini, ia memotret sang kiai
dengan framing yang tenang, hangat, dan gestur lembut yang menegaskan
sosoknya sebagai figur otoritatif yang menanamkan nilai spiritual dalam diri Gagah.
Transformasi spiritual Gagah tidak terjadi secara mendadak, tetapi melalui interaksi
dengan figur keagamaan yang memiliki kharisma visual sekaligus keillmuan
mendalam. Representasi semacam ini merupakan bentuk wvisual religion yang
menampilkan otoritas bukan hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui citra
religius yang memikat dan meyakinkan. Meski demikian, dalam era digital,
hubungan otoritas keagmaan tradisional seperti antara kiai dan murid menghadapi
tantangan baru karena ruang belajar berpindah ke platform digital yang lebih
visual, cepat, dan interaktif (Campbell, 2012).

Kemunculan otoritas keagamaan baru di media digital sangat dipengaruhi
oleh logika visibilitas. Media baru memungkinkan siapa pun yang memiliki
kehadiran visual kuat menjadi rujukan keagamaan, meski tidak selalu memiliki latar
belakang kellmuan formal. Para influencer, penulis fiksi, atau “ustaz seleb”
memperoleh legitimasi keagamaan melalui representasi visual yang menyentuh

pengalaman emosional audiens muda (Slama, 2018). Dalam konteks ini, visual

JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

religion bekerja dengan cara menghadirkan figur otoritas melalui citra dan gaya
penyampaian yang sesuai dengan estetika digital.

Dalam film Ketika Mas Gagah Pergi, kekuatan otoritas keagamaan baru
muncul melalui medium film itu sendiri serta jaringan media sosial yang
menyertainya. Film ini menghadirkan dakwah dalam bentuk cerita visual yang
memadukan estetika, emosi, dan spiritualitas. Para tokoh yang tampil, termasuk
Mas Gagah, berfungsi seperti “ustaz kultural” yakni figur yang menyampaikan nilai
keislaman melalui gaya hidup, narasi visual, dan transformasi karakter (Hasanah et
al., 2025; Hoesterey, 2008). Otoritas ini diperkuat oleh figur-figur populer seperti
Helvy Tiana Rosa, para aktivis dakwah muda, dan artis Muslim vyang
mempromosikan film melalui media digital. Bagi generasi muda, mereka menjadi
mediator yang lebih mudah diterima dibanding ulama tradisional karena pesan
dakwah disampaikan dalam bahasa visual yang dekat dengan keseharian mereka
(Slama, 2018).

Film Ketika Mas Gagah Pergi memperlihatkan adanya dialektika antara
otoritas tradisional dan otoritas baru. Di satu sisi, perubahan Gagah menegaskan
pentingnya peran ulama dan kial sebagai fondasi spiritual. Di sisi lain, penyebaran
pesan keagamaan melalui film dan media digital menunjukkan munculnya otoritas
hibrida, yaitu kombinasi antara legitimasi ilmu agama dengan otoritas populer
berbasis visual (Nisa, 2018). Otoritas hibrida ini menjawab kebutuhan spiritual
generasi digital yang mencari pengalaman religius tidak hanya melalui teks dan
ceramah, tetapi juga melalui narasi visual yang emosional, mudah diakses, dan
sesuai estetika budaya populer. Dialektika ini menimbulkan diskusi di kalangan
tradisional menilai dakwah melalui film terlalu menyederhanakan agama,
sementara generasi muda menganggap otoritas tradisional terlalu formalistik dan
kurang kontekstual dalam dunia yang sangat visual (Campbell & Tsuria, 2022;
Kailani, 2019).

Media Sosial dan Narasi Keislaman

Saat ini, era digital telah membawa transformasi signifikan dalam cara orang
berinteraksi, termasuk dalam cara mereka menyampaikan dan menerima pesan -
pesan keagamaan. Media sosial berfungsi sebagai ruang publik baru di mana narasi
tentang Islam diproduksi, disebarkan, diperdebatkan, dan dikonsumsi (Campbell,
2012). Dalam konteks ini, media digital tidak hanya berperan sebagai saluran
komunikasi, tetapi juga sebagai arena visual religion yaitu ruang di mana agama
direpresentasikan melalui gambar, video pendek, simbol, dan estetika visual yang

membentuk pengalaman keagamaan secara emosional, instan, dan interaktif

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

(Plate, 1998). Fenomena ini tidak hanya mengubah metode dakwah, tetapi juga
menggeser otoritas keagamaan, identitas umat Islam, serta cara pandang generasi
muda terhadap Islam (Slama, 2018). Melalui perspektif visual religion, film Ketika
Mas Gagah Perg/ menjadi contoh penting bagaimana narasi keislaman yang
berakar dari teks sastra bertransformasi menjadi narasi visual yang mendapatkan
perhatian luas di media sosial.

Platform-media sosial seperti Facebook, Instagram, X (Twitter), TikTok, dan
YouTube telah menjadi tempat utama bagi generasi muda untuk mencari informasi,
hiburan, dan inspirasi religius. Penyampaian narasi keislaman kini tidak hanya
berbentuk ceramah atau teks, tetapi juga muncul dalam bentuk kutipan ayat,
meme, filter visual, podcast video, vlog perjalanan hijrah, dan film pendek(Ahmad,
2018; Ramidi, 2021). Karakter dinamis, interaktif, partisipatif, dan berbasis visual dari
media sosial membuat penyebaran pesan keislaman menjadi lebih fleksibel, mudah
diakses, dan relevan. Konten dakwah berbasis gambar dan video bekerja sebagai
visual religion, memadukan ilustrasi, musik, simbol, dan estetika yang dapat
menyentuh perasaan penonton jauh lebih cepat daripada dakwah tekstual
(Campbell & Tsuria, 2022). Fenomena ini melahirkan “pop Islam,” yaitu ekspresi
keislaman yang populer, mudah dipahami, dan dibentuk oleh logika visual media
digital (Heryanto, 2015; Nef-Saluz, 2007). Oleh karena itu, media sosial tidak
sekadar menyebarkan pesan keislaman, tetapi menciptakan ruang dakwah visual
yang memperluas jangkauan dan membuka dialog lintas komunitas (Nisa, 2018).

Namun, media sosial juga menghadirkan tantangan. Tidak semua narasi
keislaman yang beredar memiliki landasan keilmuan yang kuat, dan hadir pula risiko
komodifikasi agama, penyebaran ideologi radikal, dan munculnya “ustaz digital”
tanpa legitimasi akademik(Husein & Slama, 2018). Meski demikian, media sosial
tetap menjadi arena strategis karena di sanalah generasi digital membentuk
pemahaman dan pengalaman keagamaan mereka, sering kali melalui visualisasi
dan representasi simbolik yang lebih kuat daripada teks (Campbell, 2012). Disinilah,
visual religion menjadi bahasa spiritual baru bagi generasi muda.

Film Ketika Mas Gagah Perg/ mengisahkan transformasi spiritual seorang
pemuda urban bernama Gagah yang berubah total setelah perjalanan ke Ternate.
la mulai mendalami Islam, menjalani hidup lebih religius, dan berupaya mengajak
adiknya, Gita, untuk mengikuti jalan spiritual tersebut (Rosa, 2016). Film ini
menghadirkan narasi keislaman yang berbasis visual, Islam tidak hanya tampll
sebagai seperangkat ajaran normatif, tetapi sebagai pengalaman emosional dan
eksistensial yang divisualisasikan melalui ekspresi wajah, pencahayaan lembut,

JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

simbol ruang (masjid, majelis belajar), dan komposisi adegan. Transformasi Gagah
digambarkan melalui visual cues seperti perubahan gaya pakaian, ritme gerak, dan
gestur yang menandai kedalaman spiritualitasnya. Pertentangan dengan Gita, yang
skeptis terhadap perubahan kakaknya, memperkuat pesan dakwah bahwa Islam
hadir melalui keteladanan, kasih sayang, dan dialog yang estetis serta empatik.

Sejak diluncurkan, film Ketika Mas Gagah Perg/ memicu diskusi luas di media
sosial. Cuplikan adegan, poster, kutipan dialog, motion graphic dakwah, dan
testimoni penonton tersebar secara viral. Adegan-adegan tertentu bahkan menjadi
visual icons yang dikemas ulang oleh komunitas digital menjadi meme hijrah,
potongan dakwah TikTok, hingga ilustrasi digital. Proses ini menunjukkan bahwa
narasi keislaman tidak berhenti pada film, tetapi bertransformasi melalui remixing
visual oleh audiens. Kehadiran film ini di media sosial menjadikannya bagian dari
dakwah digital yang tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga
menggerakkan partisipasi kolektif melalui konten visual. Generasi muda bukan
hanya penonton, tetapi menjadi ko-produsen narasi dakwah.

Fenomena ini memperlihatkan bahwa narasi keislaman di era digital tidak lagi
linear (ustaz ke jamaah), tetapi dialogis dan kolaboratif, Penonton tidak sekadar
menerima pesan secara pasif, tetapi menciptakan interpretasi baru melalu
komentar, blog refleksi, video ulasan, atau konten kreatif di TikTok dan YouTube.
Dalam perspektif visual religion, media sosial berfungsi sebagai generator makna
religius yang terus diperbaharui oleh audiens melalui berbagai bentuk visual. Inilah
yang oleh Jenkins & Plasencia disebut sebagai convergence culture, yaitu
pertemuan tradisi keagamaan dengan media digital yang menghasilkan interaksi
dinamis antara produsen teks, medium visual, dan audiens yang partisipatif (Jenkins
& Plasencia, 2024).

Representasi Hijrah

Representasi Mijrah dalam Film

Perjalanan Spiritual

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH -"7

[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

Table |

Kata Ayrah kini menjadi salah satu istilah penting dalam pembicaraan
keagamaan di kalangan pemuda Muslim Indonesia. Hijrah tidak lagi dipahami
hanya sebagai peristiwa sejarah ketika Nabi Muhammad SAW dan para sahabat
berpindah dari Mekkah ke Madinah, tetapi telah menjadi istilah populer yang
mencerminkan perubahan individu menuju kehidupan yang lebih sesuai dengan
nilai-nilai Islam (Hasan, 2019). Fenomena hijrah modern tidak hanya berkembang
dalam ruang kajian keagamaan, tetapi juga menyebar melalui platform media
populer seperti media sosial, musik, fashion, dan film (Nef-Saluz, 2007). Dalam
konteks ini, film Ketika Mas Gagah Perg/, adaptasi dari cerpen Helvy Tiana Rosa,
menjadi salah satu karya yang paling kuat merepresentasikan narasi hijrah secara
visual dan emosional.

Secara klasik, hijrah dimaknai sebagai perpindahan fisikk demi
mempertahankan keyakinan. Namun dalam konteks modern, hijrah dipahami lebih
luas sebagai proses transformasi diri dari gaya hidup yang dianggap jauh dari nilai
Islam menuju kehidupan yang lebih religius dan bermakna. Transformasi ini
mencakup perubahan spiritual, personal, dan sosial, termasuk cara berpikir,
berperilaku, serta membangun relasi sosial di tengah masyarakat digital. Karena itu,
hijrah bukan sekadar perubahan internal, tetapi juga fenomena sosial yang
dipertunjukkan dan diikuti melalui media digital (Campbell, 2013; Nisa, 2018).

Fenomena hijrah modern sering muncul melalui simbol-simbol visual seperti
jilbab syar'i, gamis, jenggot, atau gaya komunikasi religius, serta melalui aktivitas
komunitas hijran dan konten media sosial (Hasan, 2013; Jati, 2015). Melalui
perspektif visual religion, simbol-simbol ini menjadi bahasa visual yang membantu
audiens memahami, mengidentifikasi, dan menirukan praktik hijrah yang
berkembang di ruang digital. Narasi hijrah biasanya lahir dari pengalaman personal
yang kemudian dibagikan secara publik dalam bentuk foto, video, testimoni, atau
film pendek, sehingga menjadi inspirasi bagi orang lain.

Film Ketika Mas Gagah Perg/ menghadirkan representasi hijran melalui
karakter Mas Gagah. Di awal cerita, ia digambarkan sebagai pemuda modern, gaul,
dan bebas, identik dengan gaya hidup urban. Namun perubahan signifikan terjadi
setelah perjalanannya ke Ternate, di mana ia berinteraksi dengan masyarakat lokal
serta tokoh agama yang memberinya perspektif baru tentang Islam. Proses hijrah
ini tidak hanya ditampilkan melalui dialog atau alur cerita, tetapi juga melalui
bahasa visual: perubahan gaya berpakaian yang lebih sederhana, ekspresi wajah

JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

yang lebih tenang, pencahayaan lembut pada adegan ibadah, serta komposisi
ruang yang menekankan suasana spiritual. Unsur-unsur ini memperlihatkan
bagaimana film bekerja sebagai visual religion yang membentuk pemahaman
penonton melalui simbol dan estetika visual, bukan hanya melalui ujaran verbal.

Film Ketika Mas Gagah Perg/ juga menunjukkan bagaimana hijrah menjadi
narasi populer yang dikomunikasikan melalui budaya visual. Narasi hijrah tidak lagi
eksklusif milik majelis pengajian atau pesantren, tetapi muncul melalui layar
bioskop, poster digital, vlog, dan diskusi daring. Hal ini sejalan dengan tren hijrah
di Indonesia yang banyak disebarkan melalui media digital, menjadikannya
fenomena keagamaan yang sangat visual, emosional, dan mudah diakses. Dalam
film ini, hijrah ditampilkan sebagai pengalaman personal yang menyentuh dan
terkait dengan dinamika keluarga, bukan sebagai doktrin kaku yang harus diikuti
secara literal.

Namun demikian, representasi hijrah dalam film ini juga memiliki ambivalensi.
Di satu sisi, hijrah digambarkan sebagai pengalaman positif yang membawa
perubahan baik. Di sisi lain, film ini menunjukkan resistensi sosial terhadap hijrah
seperti yang diperlihatkan melalui penolakan Gita terhadap perubahan kakaknya.
Hal ini mencerminkan realitas sosial di mana hijrah sering dipandang mengganggu
harmoni keluarga atau pertemanan (Rizal, n.d.).

Selain itu, terdapat risiko simplifikasi hijrah ketika narasi tersebut ditampilkan
terutama melalui simbol eksternal seperti pakaian, bahasa religius, atau penampilan
fisik. Dalam perspektif visual religion, simbol-simbol ini mudah diidentifikasi dan
dibagikan, tetapi dapat mengurangi makna substantif hijrah jika tidak disertai etika
sosial, akhlak, dan kedewasaan spiritual. Kritik ini penting agar gerakan hijrah tidak
berhenti pada level performatif yang bersifat visual, tetapi benar-benar menjadi
transformasi mendalam yang mencakup perilaku, komitmen moral, dan hubungan
sosial yang lebih baik.

D. Kesimpulan

Film Ketika Mas Gagah Perg/ merepresentasikan hijrah sebagai proses
transformasi spiritual yang kompleks serta melibatkan dimensi personal, sosial,
kultural, dan wvisual. Narasi film ini menunjukkan bahwa hijrah bukan sekadar
perubahan identitas simbolik, tetapi merupakan perjalanan eksistensial yang berakar
pada pencarian makna hidup di tengah krisis spiritual yang dialami anak muda urban.
Melalui perubahan karakter Gagah yang divisualisasikan melalui simbol-simbol

religius, ekspresi emosional, ruang-ruang spiritual, serta dinamika relasi sosial—film

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

ini menghadirkan praktik visual religion yang memungkinkan penonton mengalami
dan memaknai hijrah melalui bahasa visual yang kuat dan mudah dikenali.

Dalam konteks budaya populer dan dakwah kontemporer, film ini berfungsi
sebagai medium dakwah yang efektif. Kombinasi antara narasi emosional, estetika
visual, serta representasi nilai keislaman yang relevan bagi generasi muda menjadikan
film ini bagian dari convergence culture di mana film, media digital, komunitas hijrah,
dan praktik dakwah saling terhubung dan memperluas jangkauan pesan keagamaan.
Penyebaran film melalui media sosial memperkuat perannya sebagai artefak dakwah
digital yang membentuk persepsi generasi muda tentang kesalehan, identitas, serta
makna hijrah di era modern.

Meskipun demikian, film ini juga memperlihatkan ambivalensi representasi
hijrah. Penekanan berlebihan pada simbol-simbol visual seperti gaya berpakaian atau
retorika religius, berisiko menempatkan hijrah pada ranah performatif dan
komodifikasi pop Islam. Hal ini dapat mereduksi makna hijrah menjadi sekadar gaya
hidup atau tren, bukan proses spiritual dan moral yang mendalam. Oleh karena itu,
pemahaman hijrah perlu ditempatkan kembali pada esensi dasarnya, yaitu sebagai
perjalanan menuju keikhlasan, perbaikan diri, komitmen etis, dan kedekatan spiritual
dengan Tuhan. Dengan demikian, film Ketika Mas Gagah Pergs dapat dilihat bukan
hanya sebagail produk hiburan, tetapi juga sebagai cermin dinamika keagamaan anak
muda yang terus bertransformasi di tengah budaya digital dan visual masyarakat
Muslim kontemporer.

E. Daftar Pustaka

Ahmad, |. (2018). Popular piety and digital Islam in contemporary Indonesia. A/-
Jami'ah: Journal of Islamic Studies, 56(2), 245-274.
https://doi.org/10.14421/3jis.2018.562.245-274

Al-Zaman, M. S. (2022). Social mediatization of religion: islamic videos on YouTube.
Heliyon, &3). https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e09083

Bahruddin, M., Hamad, |., & Triputra, P. (2021). The representation of social changes
in Indonesian muslim society: A semiotic analysis of ‘ketika Mas Gagah Pergi.’
Jurnal  Komunikasi: — Malaysian — Journal — of  Communication, — 3/42).
https://doi.org/10.17576/JKMJC-2021-3702-05

Campbell, H. A. (2012). Introduction: The rise of the study of digital religion. In Digital
Religion.  Understanding — Religious — Practice in New Media  Worlds.
https://doi.org/10.4324/9780203084861

120 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



Akhmad Ramidi

Campbell, H. A. (2013). Digital religion.: Understanding religious practice in new media
worlds. Routledge.

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2022). Digital Religion: Understanding Religious Practice
in Digital Media. In Digital Religion.

Dhofier, Z. (2011). 7Tradisi pesantren. Studi Tentang Pandangan Hidup Kyar dan Visinya
Mengenair Masa Depan Indonesia. [ P3ES.

Hasan, N. (2013). Narasi dan Politik Identitas: Pola Penyebaran dan Penerimaan
Radikalisme dan Terorisme di Indonesia [Laporan Penelitian]. Yogyakarta.
Fakultas Syariah Dan Hukum UIN Sunan -

Hasan, N. (2019). Islam Transnasional Dalam Perubahan Lanskap Politik-Keagamaan
Di Indonesia. Dalam Al Muhtarom, Ideologr Dan Lembaga .

Hasanah, U., Holilah, |., & ... (2025). New Ustazah: Hijrah \&Transformation of Da'wa
Authority among Celebrities in Indonesia. Jurnal Dakwah - https://ejournal.uin-
suska.ac.id/index.php/risalah/article/view/35926

Hassan, U. H. A, & Pawi, A. A. A. (2019). Romantic, wealth and perfectionist: The
representation of post-islamism in habiburrahman el-shirazy’s novel ayat-ayat
cinta 2. Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 354).
https://doi.org/10.17576/JKMJC-2019-3504-27

Heryanto, A. (2015). /dentitas dan kenikmatan.: Politik budaya layar Indonesia.
Kepustakaan Populer Gramedia.

Hoesterey, J. B. (2008). Marketing morality: The rise, fall and rebranding of Aa Gym. In
Expressing  Islam:  Religious — Life  and  Politics  in  Indonesia.
https://doi.org/10.1355/9789812308528-010

Husein, F., & Slama, M. (2018). Online piety and its discontent: revisiting Islamic
anxieties on Indonesian social media. /ndonesia and the Malay World, 46(134).
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415056

Jati, W. R. (2015). Kesalehan sosial sebagai ritual kelas menengah muslim. Jurnal
Kebudayaan Islam, 132).

Jenkins, H., & Plasencia, A. (2024). Convergence Culture: Where Old and New Media
Collide. In /s the Universe a Hologram?
https://doi.org/10.7551/mitpress/10428.003.0018

Kailani, N. (2019). T7elevangelisme Islam dalam Lanskap Otoritas Keagamaan Baru.
digilib.uin-suka.ac.id. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57470/2/surat-
surat-pernyataan1680053968.pdf

Maryani, A., Ratnasari, A., & Zakiah, K. (2024). Hijrah Youth Virtual Communication
Representation on Social Media. AnE Social Sciences, 2024, 78-89.

@ @ @ @ JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
[\ Y HC A | Volume 6, Nomor 2, Desember 2025


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital

https://doi.org/10.18502/kss.v9i22.16657

Nef-Saluz, C. (2007). Islamic pop culture in Indonesia. An Anthropological Vield Study
on Veiling Practices :
https://www.anthro.unibe.ch/unibe/portal/fak_historisch/dkk/anthro/content/e4
0422/e40425/e40426/e127585/files127637/ab41_ger.pdf

Nisa, E. F. (2018). Social Media and the Identity of Muslim Women in Indonesia.
Contemporary Islam, 121), 37-58. https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-x

Patrizi, L. (2021). Holy war of images: New Islamic religious cinema between Ramadan
series and internet streaming. Journal of Religion, Media and Digital Culture,
101). https://doi.org/10.1163/21659214-bja10049

Plate, S. B. (1998). Religion/literature/film: Toward a religious visuality of film. Literature
and Theology, 121). https://doi.org/10.1093/litthe/12.1.16

Ramidi, A. (2021). Pemuda Mushm dan Bengkel Moralitas: Antara Menikah Muda dan
Wacana Kesalehan Studi Rumah Taaruf-Qu Di Yogyakarta. digilib.uin-suka.ac.id.
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/47048

Ramidi, A. (2025). Dakwah Islam Populer dan Taar uf di Kalangan Anak Muda Muslim
Urban.  Ulul  Albab: Journal Dakwah and Social  Religiosity 2025
(Stidmustataibrahim .

Rosa, H. T. (2016). Ketika Mas Gagah Pergi. Citra Sinema.

Setyaningsih, R. (2016). studi semiotik sikap humanis-religius dalam trailer film ketika
mas  gagah pergi. ettisal ~ Journal  of  Communication, 1(1).
https://doi.org/10.21111/ettisal.v1i1.1054

Slama, M. (2018). Practising Islam through social media in Indonesia. /ndonesia and

the Malay World, 46(134), 1-4.
https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1416798

van Bruinessen, M. (2008). Traditionalist and Islamist Pesantrens in Contemporary
Indonesia. The Madrasa n Asia, 217-246.
https://doi.org/10.1017/9789048501380.009

van Bruinessen, M., & Allievi, S. (2013). Producing Islamic Knowledge. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203846230

Woodward, M. (2010). Java, Indonesia and Islam. books.google.com.
https://books.google.com/books?hl=en%5C&Ir=%5C&id=kHb-
640Gfa4Ch5C&oi=fndh5C&pg=PR6US5C&dg=orientalism+islam+studied%5C&ot
s=TI4AveQsERNSC&sig=FW9tlcLBOtOWNW71ZYmQL-c3obg.

122 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH
Volume 6, Nomor 2, Desember 2025



