
Akhmad Ramidi 

           109 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

   
 
 
 
 
 
 
 

 
Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis 
Dakwah Film Ketika Mas Gagah Pergi di Era Digital 
 
Author Name: (s) Akhmad Ramidi 

STID Mustafa Ibrahim Al-Ishlahuddiny Kediri Lombok Barat 

Corresponding Author: akhmadramidi765@gmail.com 

 

ARTICLE HISTORY 

Received: 06 Okt 2025  

Revised: 27 Okt 2025  

Accepted: 17 Nov 2025  

 

HOW TO CITE THIS ARTICLE (APA)  

Akhmad Ramidi. (2025).  

Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Dakwah Film Ketika Mas Gagah Pergi di Era Digital.  

Mudabbir : Jurnal Manajemen Dakwah, 6 (2), 109–122. https://doi.org/10.20414/mudabbir.v6i1.13981 

The readers can link to article via https://fdikjournal-uinma.id/index.php/mudabbir/article/view/13981 

 

SCROOL DOWN TO READ THIS LICENCES 

 

Abstract: 

This paper analyzes the representation of hijrah in the film When Mas Gagah Goes as a process of 

spiritual transformation that takes place through personal, social, cultural, and visual dimensions. 

Using a visual religion perspective, this study shows how the film constructs religious experiences 

through symbols, visual aesthetics, and cinematic narratives that are close to the lives of urban youth. 

The adaptation of literary works to film mediums, as well as its dissemination on social media, makes 

the hijrah narrative in this film part of the digital da'wah and Islamic popular culture that is 

developing in Indonesia. The findings of the study show that this film not only functions as an 

entertainment medium, but also as a space for da'wah that shapes the understanding of the younger 

generation about religious identity and the meaning of hijrah. However, there is an ambivalence of 

representation, where hijrah has the potential to be reduced to a symbolic identity that is vulnerable 

to commodification. This study confirms the importance of understanding hijrah as a substantial and 

ethically oriented spiritual process, not just a popular visual lifestyle. 

Keywords: Visual Religion, Hijrah, Digital Dakwah   

 

A. Pendahuluan 

Perkembangan dan kemunculan media baru di Indonesia telah mengubah 

secara signifikan cara masyarakat Muslim, khususnya generasi muda untuk 

mengakses, mengkonsumsi, dan menyebarkan identitas keagamaannya (Campbell, 

2013). Dalam konteks ini, kajian mengenai visual religion penting untuk melihat 

bagaimana agama itu di representasikan dan dimaknai melalui media visual. Visualisasi 

ajaran agama melalui sinema, ilustrasi digital, dan narasi audiovisual telah menjadi 

sarana dakwah yang efektif karena menawarkan pengalaman keagamaan yang lebih 

emosional, personal, dan mudah diakses (Patrizi, 2021; Plate, 1998). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://fdikjournal-uinma.id/index.php/mudabbir/article/view/13981
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

110           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

Fenomena ini terkait erat dengan menguatnya gerakan hijrah di kalangan anak 

muda Muslim Indonesia. Hijrah tidak lagi hanya dipahami sebagai perpindahan 

spiritual personal, tetapi berkembang menjadi gaya hidup religius yang dibentuk oleh 

pengalaman visual, jejaring digital, komunitas daring, dan praktik konsumsi budaya 

populer (Maryani et al., 2024). Perubahan pemahaman keagamaan kini tidak hanya 

terjadi dalam ruang-ruang pengajian, tetapi juga melalui film, vlog, musik religi, dan 

media sosial yang menawarkan narasi keislaman dalam bentuk yang lebih estetik, 

ringan, dan relevan dengan dinamika kehidupan urban (Al-Zaman, 2022). 

Salah satu karya yang menandai kemajuan tersebut adalah film Ketika Mas 

Gagah Pergi, adaptasi dari tulisan Helvy Tiana Rosa. Film ini menampilkan perjalanan 

spiritual seorang pemuda Muslim yang hidup di lingkungan perkotaan dan berusaha 

menemukan kembali makna hidup di tengah derasnya arus modernisasi dan budaya 

hedonistik (Setyaningsih, 2016). Transformasi Mas Gagah, dari sosok yang akrab 

dengan gaya hidup kota menjadi pribadi yang lebih religius, menjadi inti cerita yang 

menggambarkan bagaimana proses hijrah berlangsung. Lebih dari sekadar 

perubahan perilaku atau gaya hidup, film ini menunjukkan bahwa hijrah adalah proses 

yang kompleks dan melibatkan pembentukan identitas, pembaruan hubungan sosial, 

serta tumbuhnya kesadaran dakwah (Hoesterey, 2008; van Bruinessen & Allievi, 2013) 

Walaupun sejumlah penelitian sebelumnya menelaah nilai moral dan simbol 

keagamaan dalam film ini, kajian mengenai bagaimana film tersebut bekerja sebagai 

media visual religion dan bagaimana ia berhubungan dengan gerakan hijrah di era 

digital masih terbatas. Padahal, perubahan cara anak muda mengonsumsi konten 

keagamaan menuntut analisis yang memadukan aspek visual, budaya populer, dan 

pengaruh media digital (Bahruddin et al., 2021; Setyaningsih, 2016). Oleh karena itu, 

artikel ini mengkaji film Ketika Mas Gagah Pergi sebagai representasi visual gerakan 

hijrah dan sebagai bagian dari praktik dakwah kontemporer yang berakar pada 

budaya digital. Artikel ini menjawab dua pertanyaan utama: Pertama, bagaimana 

dakwah anak muda diwujudkan melalui media visual dan ekosistem digital dalam film 

Ketika Mas Gagah Pergi? Dua, bagaimana representasi hijrah dibentuk melalui simbol, 

adegan, dan narasi visual di dalam film?  
 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis isi 

(content analysis) untuk menelaah representasi visual religion dan narasi hijrah dalam 

film Ketika Mas Gagah Pergi. Metode ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada 

penafsiran makna, pesan keagamaan, serta konstruksi visual yang ditampilkan melalui 



Akhmad Ramidi 

           111 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

adegan, simbol, dialog, dan gaya sinematik. Analisis isi memberikan ruang untuk 

memahami bagaimana pesan dakwah dan pengalaman religius dibangun melalui 

media visual, serta bagaimana representasi tersebut berhubungan dengan fenomena 

gerakan hijrah dan dakwah digital yang berkembang di kalangan anak muda Muslim 

Indonesia. 

Data utama penelitian ini adalah film Ketika Mas Gagah Pergi yang diakses 

melalui kanal YouTube pada akhir tahun 2024, dengan jumlah penonton lebih dari 3,1 

juta. Film ini menjadi objek utama untuk menelusuri bagaimana proses hijrah 

divisualisasikan melalui transformasi karakter, perubahan gaya hidup, penggunaan 

simbol-simbol keagamaan, serta pengaturan ruang yang merefleksikan estetika 

religius dalam konteks visual religion. Adegan-adegan tertentu dianalisis secara 

mendalam untuk melihat bagaimana visualitas bekerja dalam menyampaikan pesan 

dakwah secara emosional, estetik, dan afektif. 

Selain data primer tersebut, penelitian ini juga memanfaatkan data sekunder 

yang bersumber dari buku akademik, artikel jurnal, penelitian sebelumnya, serta 

tulisan-tulisan populer yang berkaitan dengan tema dakwah anak muda, budaya 

digital, pop Islam, gerakan hijrah, dan representasi agama dalam media visual. 

Literatur ini digunakan untuk memperkuat kerangka teoritis serta memperkaya 

pemahaman mengenai hubungan antara media populer, visualitas, dan transformasi 

keagamaan dalam masyarakat Muslim kontemporer. 

Proses analisis dilakukan melalui serangkaian tahapan, mulai dari identifikasi 

tema dan pola visual, interpretasi simbol-simbol religius, hingga penafsiran konteks 

sosial yang melatarbelakangi narasi hijrah dalam film. Pendekatan ini memungkinkan 

penelitian untuk membaca film tidak hanya sebagai karya seni, tetapi juga sebagai teks 

budaya yang mencerminkan dinamika dakwah, identitas, dan spiritualitas anak muda 

di era digital. 
 

C. Hasil dan Penelitian 

Dakwah Anak Muda dalam Konteks Film Ketika Mas Gagah Pergi 

Dalam hal ini, novel Ketika Mas Gagah Pergi karya Helvy Tiana Rosa memiliki 

peran signifikan sebagai salah satu karya sastra Islam modern yang berpengaruh. 

Cerpen yang ditulis pada tahun 1992 dan diterbitkan pada 1997 ini mengangkat 

tema pencarian spiritual anak muda Muslim, dengan harapan memotivasi pelajar 

dan mahasiswa untuk berhijrah dan lebih mendalami pengetahuan agama 

(Setyaningsih, 2016). Sejak awal penerbitannya, karya ini tidak hanya menghadirkan 

kisah personal tentang pencarian iman, tetapi juga memuat narasi dakwah yang 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

112           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

menekankan pentingnya perubahan diri, komitmen moral, serta keterlibatan sosial 

generasi muda. Ketika karya ini kemudian memasuki ranah media visual, ia 

bergerak ke wilayah yang oleh para ahli disebut sebagai visual religion, yaitu cara 

agama direpresentasikan, dipersepsi, dan dialami melalui simbol, gambar, dan 

narasi visual (Campbell, 2013; Plate, 1998). 

Adaptasi cerita pendek tersebut menjadi film pada tahun 2016 memperluas 

jangkauan pesan dakwah Helvy Tiana Rosa, karena media visual memungkinkan 

penyampaian nilai-nilai Islam yang lebih emosional, komunikatif, dan 

multisensorial. Film Ketika Mas Gagah Pergi menampilkan karakter Mas Gagah, 

yang awalnya hidup dalam suasana kota yang bebas dan modern, namun 

mengalami transformasi signifikan setelah perjalanan ke Ternate. Transformasi ini 

bukan hanya perubahan spiritual yang bersifat personal, tetapi juga merupakan 

proses dakwah visual yang menonjolkan ajakan untuk memperbaiki diri, 

memperkuat identitas keagamaan, dan menjadi teladan bagi lingkungan sekitar. 

Hal ini divisualisasikan melalui perubahan gaya berpakaian, gestur tubuh, pilihan 

ruang (masjid, rumah belajar, komunitas sosial), hingga pencahayaan adegan yang 

semakin religius. Representasi seperti ini sejalan dengan karakteristik visual religion, 

di mana ajaran agama dikonstruksi dan disebarkan melalui estetika dan simbol 

visual yang mudah ditangkap oleh penonton (Patrizi, 2021). Dampak perubahan 

Mas Gagah terhadap Gita serta lingkungannya memperlihatkan bagaimana narasi 

dakwah dalam film bekerja melalui teladan, bukan hanya ujaran, dan bagaimana 

generasi muda Muslim menghadapi tantangan modernitas, identitas, dan nilai 

keagamaan dalam kehidupan urban (Hoesterey, 2008; Ramidi, 2025). 

Pesan dakwah dalam film ini tidak disampaikan melalui ceramah eksplisit, 

tetapi melalui narasi dakwah yang dibungkus dalam kehidupan sehari-hari, 

sehingga dekat dengan pengalaman emosional dan sosial anak muda. Karakter 

Mas Gagah digambarkan sebagai sosok populer yang aktif dalam kegiatan sosial, 

sehingga perubahan spiritualnya menjadi bentuk dakwah bil-hal, dakwah melalui 

keteladanan dan tindakan nyata. Pada titik ini, film menunjukkan bagaimana 

dakwah dapat beradaptasi dengan budaya populer tanpa kehilangan inti 

ajarannya. Melalui simbol visual, ekspresi wajah, komposisi ruang, dan gaya estetika 

yang akrab dengan kehidupan anak muda, film ini mengembangkan dakwah visual 

yang lebih komunikatif, lembut, dan menyentuh aspek emosional penonton 

(Bahruddin et al., 2021; Heryanto, 2015). 

Pertanyaan berikutnya adalah bagaimana gerakan dakwah anak muda 

berinteraksi dengan media baru yang semakin dominan. Kehadiran platform digital 



Akhmad Ramidi 

           113 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

seperti layanan streaming, vlog, podcast, dan media sosial mengubah dakwah 

menjadi lebih interaktif dan partisipatif. Pesan keagamaan tidak lagi bersifat satu 

arah, tetapi berubah menjadi narasi dakwah digital yang bersifat dialogis, 

kolaboratif, dan mampu menembus batas-batas geografis. Dalam konteks ini, film 

Ketika Mas Gagah Pergi menjadi salah satu contoh awal bagaimana dakwah 

memasuki ranah budaya populer, kemudian berkembang dalam ruang digital 

melalui klip pendek, meme religius, fan-art, hingga konten kreatif berbasis adegan-

adegan inspiratif dari film. 

Dakwah di kalangan anak muda melalui media baru umumnya memiliki tiga 

ciri utama. Pertama, konektivitas, yakni penyampaian pesan religius melalui media 

yang sesuai dengan pola komunikasi anak muda, seperti visual sinematik, musik, 

dan narasi digital. Kedua, partisipasi, karena audiens tidak hanya menerima pesan 

tetapi juga menciptakan ulang pesan tersebut melalui komentar, potongan video, 

atau gambar inspiratif. Ketiga, kecepatan dan jangkauan, di mana pesan 

keagamaan dapat menyebar secara viral melintasi negara dan budaya, menjadi 

bagian dari percakapan global komunitas Muslim  (Hassan & Pawi, 2019). Ketiga 

ciri ini memperlihatkan bahwa dakwah modern telah menjadi bagian dari visual 

religion, di mana agama beredar dan dipraktikkan melalui representasi visual yang 

bergerak lintas platform digital. 

Dalam konteks tersebut, film Ketika Mas Gagah Pergi tidak hanya berfungsi 

sebagai media dakwah, tetapi juga sebagai wadah representasi identitas 

keagamaan anak muda. Karakter Mas Gagah menjadi figur visual hijrah yang 

menginspirasi, sementara Gita menggambarkan keraguan, pencarian makna, dan 

dialog batin yang banyak dialami remaja Muslim. Narasi dan visual film 

menegaskan bahwa dakwah digital lebih menekankan penceritaan yang emosional, 

inspiratif, dan dekat dengan kehidupan sehari-hari dibandingkan pendekatan 

normatif. Pola ini sejalan dengan karakter generasi digital yang lebih responsif 

terhadap dakwah visual yang menyentuh pengalaman personal daripada instruksi 

verbal yang kaku (Huda, 2010). 

Ustadz Seleb, Awal Perubahan Keagamaan Mas Gagah 

Film Ketika Mas Gagah Pergi tidak hanya menampilkan drama spiritual 

seorang pemuda bernama Gagah, tetapi juga menyediakan platform untuk 

mendiskusikan dinamika otoritas keagamaan dalam konteks Islam di Indonesia. 

Dalam tradisi Islam lokal, otoritas keagamaan biasanya dipegang oleh ulama, kiai, 

atau lembaga pesantren yang bertindak sebagai rujukan utama pengetahuan 

agama dan bimbingan moral (Kailani, 2019). Namun, dengan hadirnya media baru 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

114           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

seperti film, media sosial, dan platform digital yang memproduksi serta 

mendistribusikan pesan melalui representasi visual terjadi perubahan bentuk 

otoritas keagamaan dari yang bersifat tekstual-hierarkis menjadi otoritas populer 

berbasis visibilitas publik (Rakhmani, 2017; Turner, 2007). Perubahan ini tidak dapat 

dilepaskan dari konsep visual religion, yaitu cara agama dikonstruksi, dirasakan, dan 

diinternalisasi melalui media visual yang membangun makna religius melalui 

gambar, simbol, dan narasi audiovisual (Plate, 1998). Dengan demikian, memahami 

bagaimana dakwah divisualisasikan menjadi sangat penting terutama bagi generasi 

muda yang kini lebih banyak belajar agama melalui layar ketimbang melalui kitab 

atau majelis taklim (Heryanto, 2015). 

Otoritas keagamaan tradisional di Indonesia memiliki sejarah mendalam 

dalam konteks sosial dan keilmuan Islam. Ulama, kiai, dan pesantren berperan 

sebagai penerus otoritas ilmu agama, pembimbing moral, dan mediator sosial 

(Dhofier, 2011; van Bruinessen, 2008). Legitimasi mereka diperoleh melalui jalur 

keilmuan, penguasaan kitab-kitab klasik, dan posisi sosial yang dihormati 

masyarakat. Dalam kerangka ini, otoritas selalu bersifat embodied dan relasional 

guru dengan murid, jamaah dengan ulama serta ditopang oleh tatap muka 

langsung (Woodward, 2010).  

Dalam film Ketika Mas Gagah Pergi, otoritas tradisional ini direpresentasikan 

secara visual melalui karakter Kiai Ghufron. Dalam film ini, ia memotret sang kiai 

dengan framing yang tenang, hangat, dan gestur lembut yang menegaskan 

sosoknya sebagai figur otoritatif yang menanamkan nilai spiritual dalam diri Gagah. 

Transformasi spiritual Gagah tidak terjadi secara mendadak, tetapi melalui interaksi 

dengan figur keagamaan yang memiliki kharisma visual sekaligus keilmuan 

mendalam. Representasi semacam ini merupakan bentuk visual religion yang 

menampilkan otoritas bukan hanya melalui kata-kata, tetapi juga melalui citra 

religius yang memikat dan meyakinkan. Meski demikian, dalam era digital, 

hubungan otoritas keagmaan tradisional seperti antara kiai dan murid menghadapi 

tantangan baru karena ruang belajar berpindah ke platform digital yang lebih 

visual, cepat, dan interaktif (Campbell, 2012). 

Kemunculan otoritas keagamaan baru di media digital sangat dipengaruhi 

oleh logika visibilitas. Media baru memungkinkan siapa pun yang memiliki 

kehadiran visual kuat menjadi rujukan keagamaan, meski tidak selalu memiliki latar 

belakang keilmuan formal. Para influencer, penulis fiksi, atau “ustaz seleb” 

memperoleh legitimasi keagamaan melalui representasi visual yang menyentuh 

pengalaman emosional audiens muda (Slama, 2018). Dalam konteks ini, visual 



Akhmad Ramidi 

           115 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

religion bekerja dengan cara menghadirkan figur otoritas melalui citra dan gaya 

penyampaian yang sesuai dengan estetika digital. 

Dalam film Ketika Mas Gagah Pergi, kekuatan otoritas keagamaan baru 

muncul melalui medium film itu sendiri serta jaringan media sosial yang 

menyertainya. Film ini menghadirkan dakwah dalam bentuk cerita visual yang 

memadukan estetika, emosi, dan spiritualitas. Para tokoh yang tampil, termasuk 

Mas Gagah, berfungsi seperti “ustaz kultural” yakni figur yang menyampaikan nilai 

keislaman melalui gaya hidup, narasi visual, dan transformasi karakter (Hasanah et 

al., 2025; Hoesterey, 2008). Otoritas ini diperkuat oleh figur-figur populer seperti 

Helvy Tiana Rosa, para aktivis dakwah muda, dan artis Muslim yang 

mempromosikan film melalui media digital. Bagi generasi muda, mereka menjadi 

mediator yang lebih mudah diterima dibanding ulama tradisional karena pesan 

dakwah disampaikan dalam bahasa visual yang dekat dengan keseharian mereka 

(Slama, 2018). 

Film Ketika Mas Gagah Pergi memperlihatkan adanya dialektika antara 

otoritas tradisional dan otoritas baru. Di satu sisi, perubahan Gagah menegaskan 

pentingnya peran ulama dan kiai sebagai fondasi spiritual. Di sisi lain, penyebaran 

pesan keagamaan melalui film dan media digital menunjukkan munculnya otoritas 

hibrida, yaitu kombinasi antara legitimasi ilmu agama dengan otoritas populer 

berbasis visual (Nisa, 2018). Otoritas hibrida ini menjawab kebutuhan spiritual 

generasi digital yang mencari pengalaman religius tidak hanya melalui teks dan 

ceramah, tetapi juga melalui narasi visual yang emosional, mudah diakses, dan 

sesuai estetika budaya populer. Dialektika ini menimbulkan diskusi di kalangan 

tradisional menilai dakwah melalui film terlalu menyederhanakan agama, 

sementara generasi muda menganggap otoritas tradisional terlalu formalistik dan 

kurang kontekstual dalam dunia yang sangat visual (Campbell & Tsuria, 2022; 

Kailani, 2019). 

Media Sosial dan Narasi Keislaman 

Saat ini, era digital telah membawa transformasi signifikan dalam cara orang 

berinteraksi, termasuk dalam cara mereka menyampaikan dan menerima pesan-

pesan keagamaan. Media sosial berfungsi sebagai ruang publik baru di mana narasi 

tentang Islam diproduksi, disebarkan, diperdebatkan, dan dikonsumsi (Campbell, 

2012). Dalam konteks ini, media digital tidak hanya berperan sebagai saluran 

komunikasi, tetapi juga sebagai arena visual religion yaitu ruang di mana agama 

direpresentasikan melalui gambar, video pendek, simbol, dan estetika visual yang 

membentuk pengalaman keagamaan secara emosional, instan, dan interaktif 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

116           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

(Plate, 1998). Fenomena ini tidak hanya mengubah metode dakwah, tetapi juga 

menggeser otoritas keagamaan, identitas umat Islam, serta cara pandang generasi 

muda terhadap Islam (Slama, 2018). Melalui perspektif visual religion, film Ketika 

Mas Gagah Pergi menjadi contoh penting bagaimana narasi keislaman yang 

berakar dari teks sastra bertransformasi menjadi narasi visual yang mendapatkan 

perhatian luas di media sosial. 

Platform-media sosial seperti Facebook, Instagram, X (Twitter), TikTok, dan 

YouTube telah menjadi tempat utama bagi generasi muda untuk mencari informasi, 

hiburan, dan inspirasi religius. Penyampaian narasi keislaman kini tidak hanya 

berbentuk ceramah atau teks, tetapi juga muncul dalam bentuk kutipan ayat, 

meme, filter visual, podcast video, vlog perjalanan hijrah, dan film pendek(Ahmad, 

2018; Ramidi, 2021). Karakter dinamis, interaktif, partisipatif, dan berbasis visual dari 

media sosial membuat penyebaran pesan keislaman menjadi lebih fleksibel, mudah 

diakses, dan relevan. Konten dakwah berbasis gambar dan video bekerja sebagai 

visual religion, memadukan ilustrasi, musik, simbol, dan estetika yang dapat 

menyentuh perasaan penonton jauh lebih cepat daripada dakwah tekstual 

(Campbell & Tsuria, 2022). Fenomena ini melahirkan “pop Islam,” yaitu ekspresi 

keislaman yang populer, mudah dipahami, dan dibentuk oleh logika visual media 

digital (Heryanto, 2015; Nef-Saluz, 2007). Oleh karena itu, media sosial tidak 

sekadar menyebarkan pesan keislaman, tetapi menciptakan ruang dakwah visual 

yang memperluas jangkauan dan membuka dialog lintas komunitas (Nisa, 2018). 

Namun, media sosial juga menghadirkan tantangan. Tidak semua narasi 

keislaman yang beredar memiliki landasan keilmuan yang kuat, dan hadir pula risiko 

komodifikasi agama, penyebaran ideologi radikal, dan munculnya “ustaz digital” 

tanpa legitimasi akademik(Husein & Slama, 2018). Meski demikian, media sosial 

tetap menjadi arena strategis karena di sanalah generasi digital membentuk 

pemahaman dan pengalaman keagamaan mereka, sering kali melalui visualisasi 

dan representasi simbolik yang lebih kuat daripada teks (Campbell, 2012). Disinilah, 

visual religion menjadi bahasa spiritual baru bagi generasi muda. 

Film Ketika Mas Gagah Pergi mengisahkan transformasi spiritual seorang 

pemuda urban bernama Gagah yang berubah total setelah perjalanan ke Ternate. 

Ia mulai mendalami Islam, menjalani hidup lebih religius, dan berupaya mengajak 

adiknya, Gita, untuk mengikuti jalan spiritual tersebut (Rosa, 2016). Film ini 

menghadirkan narasi keislaman yang berbasis visual, Islam tidak hanya tampil 

sebagai seperangkat ajaran normatif, tetapi sebagai pengalaman emosional dan 

eksistensial yang divisualisasikan melalui ekspresi wajah, pencahayaan lembut, 



Akhmad Ramidi 

           117 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

simbol ruang (masjid, majelis belajar), dan komposisi adegan. Transformasi Gagah 

digambarkan melalui visual cues seperti perubahan gaya pakaian, ritme gerak, dan 

gestur yang menandai kedalaman spiritualitasnya. Pertentangan dengan Gita, yang 

skeptis terhadap perubahan kakaknya, memperkuat pesan dakwah bahwa Islam 

hadir melalui keteladanan, kasih sayang, dan dialog yang estetis serta empatik. 

Sejak diluncurkan, film Ketika Mas Gagah Pergi memicu diskusi luas di media 

sosial. Cuplikan adegan, poster, kutipan dialog, motion graphic dakwah, dan 

testimoni penonton tersebar secara viral. Adegan-adegan tertentu bahkan menjadi 

visual icons yang dikemas ulang oleh komunitas digital menjadi meme hijrah, 

potongan dakwah TikTok, hingga ilustrasi digital. Proses ini menunjukkan bahwa 

narasi keislaman tidak berhenti pada film, tetapi bertransformasi melalui remixing 

visual oleh audiens. Kehadiran film ini di media sosial menjadikannya bagian dari 

dakwah digital yang tidak hanya menyampaikan pesan moral, tetapi juga 

menggerakkan partisipasi kolektif melalui konten visual. Generasi muda bukan 

hanya penonton, tetapi menjadi ko-produsen narasi dakwah. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa narasi keislaman di era digital tidak lagi 

linear (ustaz ke jamaah), tetapi dialogis dan kolaboratif, Penonton tidak sekadar 

menerima pesan secara pasif, tetapi menciptakan interpretasi baru melalui 

komentar, blog refleksi, video ulasan, atau konten kreatif di TikTok dan YouTube. 

Dalam perspektif visual religion, media sosial berfungsi sebagai generator makna 

religius yang terus diperbaharui oleh audiens melalui berbagai bentuk visual. Inilah 

yang oleh Jenkins & Plasencia disebut sebagai convergence culture, yaitu 

pertemuan tradisi keagamaan dengan media digital yang menghasilkan interaksi 

dinamis antara produsen teks, medium visual, dan audiens yang partisipatif (Jenkins 

& Plasencia, 2024). 

Representasi Hijrah 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

118           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

Table I 

Kata hijrah kini menjadi salah satu istilah penting dalam pembicaraan 

keagamaan di kalangan pemuda Muslim Indonesia. Hijrah tidak lagi dipahami 

hanya sebagai peristiwa sejarah ketika Nabi Muhammad SAW dan para sahabat 

berpindah dari Mekkah ke Madinah, tetapi telah menjadi istilah populer yang 

mencerminkan perubahan individu menuju kehidupan yang lebih sesuai dengan 

nilai-nilai Islam (Hasan, 2019). Fenomena hijrah modern tidak hanya berkembang 

dalam ruang kajian keagamaan, tetapi juga menyebar melalui platform media 

populer seperti media sosial, musik, fashion, dan film (Nef-Saluz, 2007). Dalam 

konteks ini, film Ketika Mas Gagah Pergi, adaptasi dari cerpen Helvy Tiana Rosa, 

menjadi salah satu karya yang paling kuat merepresentasikan narasi hijrah secara 

visual dan emosional. 

Secara klasik, hijrah dimaknai sebagai perpindahan fisik demi 

mempertahankan keyakinan. Namun dalam konteks modern, hijrah dipahami lebih 

luas sebagai proses transformasi diri dari gaya hidup yang dianggap jauh dari nilai 

Islam menuju kehidupan yang lebih religius dan bermakna. Transformasi ini 

mencakup perubahan spiritual, personal, dan sosial, termasuk cara berpikir, 

berperilaku, serta membangun relasi sosial di tengah masyarakat digital. Karena itu, 

hijrah bukan sekadar perubahan internal, tetapi juga fenomena sosial yang 

dipertunjukkan dan diikuti melalui media digital (Campbell, 2013; Nisa, 2018). 

Fenomena hijrah modern sering muncul melalui simbol-simbol visual seperti 

jilbab syar’i, gamis, jenggot, atau gaya komunikasi religius, serta melalui aktivitas 

komunitas hijrah dan konten media sosial (Hasan, 2013; Jati, 2015).  Melalui 

perspektif visual religion, simbol-simbol ini menjadi bahasa visual yang membantu 

audiens memahami, mengidentifikasi, dan menirukan praktik hijrah yang 

berkembang di ruang digital. Narasi hijrah biasanya lahir dari pengalaman personal 

yang kemudian dibagikan secara publik dalam bentuk foto, video, testimoni, atau 

film pendek, sehingga menjadi inspirasi bagi orang lain. 

Film Ketika Mas Gagah Pergi menghadirkan representasi hijrah melalui 

karakter Mas Gagah. Di awal cerita, ia digambarkan sebagai pemuda modern, gaul, 

dan bebas, identik dengan gaya hidup urban. Namun perubahan signifikan terjadi 

setelah perjalanannya ke Ternate, di mana ia berinteraksi dengan masyarakat lokal 

serta tokoh agama yang memberinya perspektif baru tentang Islam. Proses hijrah 

ini tidak hanya ditampilkan melalui dialog atau alur cerita, tetapi juga melalui 

bahasa visual: perubahan gaya berpakaian yang lebih sederhana, ekspresi wajah 



Akhmad Ramidi 

           119 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

yang lebih tenang, pencahayaan lembut pada adegan ibadah, serta komposisi 

ruang yang menekankan suasana spiritual. Unsur-unsur ini memperlihatkan 

bagaimana film bekerja sebagai visual religion yang membentuk pemahaman 

penonton melalui simbol dan estetika visual, bukan hanya melalui ujaran verbal. 

Film Ketika Mas Gagah Pergi juga menunjukkan bagaimana hijrah menjadi 

narasi populer yang dikomunikasikan melalui budaya visual. Narasi hijrah tidak lagi 

eksklusif milik majelis pengajian atau pesantren, tetapi muncul melalui layar 

bioskop, poster digital, vlog, dan diskusi daring. Hal ini sejalan dengan tren hijrah 

di Indonesia yang banyak disebarkan melalui media digital, menjadikannya 

fenomena keagamaan yang sangat visual, emosional, dan mudah diakses. Dalam 

film ini, hijrah ditampilkan sebagai pengalaman personal yang menyentuh dan 

terkait dengan dinamika keluarga, bukan sebagai doktrin kaku yang harus diikuti 

secara literal. 

Namun demikian, representasi hijrah dalam film ini juga memiliki ambivalensi. 

Di satu sisi, hijrah digambarkan sebagai pengalaman positif yang membawa 

perubahan baik. Di sisi lain, film ini menunjukkan resistensi sosial terhadap hijrah 

seperti yang diperlihatkan melalui penolakan Gita terhadap perubahan kakaknya. 

Hal ini mencerminkan realitas sosial di mana hijrah sering dipandang mengganggu 

harmoni keluarga atau pertemanan (Rizal, n.d.). 

Selain itu, terdapat risiko simplifikasi hijrah ketika narasi tersebut ditampilkan 

terutama melalui simbol eksternal seperti pakaian, bahasa religius, atau penampilan 

fisik. Dalam perspektif visual religion, simbol-simbol ini mudah diidentifikasi dan 

dibagikan, tetapi dapat mengurangi makna substantif hijrah jika tidak disertai etika 

sosial, akhlak, dan kedewasaan spiritual. Kritik ini penting agar gerakan hijrah tidak 

berhenti pada level performatif yang bersifat visual, tetapi benar-benar menjadi 

transformasi mendalam yang mencakup perilaku, komitmen moral, dan hubungan 

sosial yang lebih baik. 
 

D. Kesimpulan 

Film Ketika Mas Gagah Pergi merepresentasikan hijrah sebagai proses 

transformasi spiritual yang kompleks serta melibatkan dimensi personal, sosial, 

kultural, dan visual. Narasi film ini menunjukkan bahwa hijrah bukan sekadar 

perubahan identitas simbolik, tetapi merupakan perjalanan eksistensial yang berakar 

pada pencarian makna hidup di tengah krisis spiritual yang dialami anak muda urban. 

Melalui perubahan karakter Gagah yang divisualisasikan melalui simbol-simbol 

religius, ekspresi emosional, ruang-ruang spiritual, serta dinamika relasi sosial—film 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

120           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

ini menghadirkan praktik visual religion yang memungkinkan penonton mengalami 

dan memaknai hijrah melalui bahasa visual yang kuat dan mudah dikenali. 

Dalam konteks budaya populer dan dakwah kontemporer, film ini berfungsi 

sebagai medium dakwah yang efektif. Kombinasi antara narasi emosional, estetika 

visual, serta representasi nilai keislaman yang relevan bagi generasi muda menjadikan 

film ini bagian dari convergence culture di mana film, media digital, komunitas hijrah, 

dan praktik dakwah saling terhubung dan memperluas jangkauan pesan keagamaan. 

Penyebaran film melalui media sosial memperkuat perannya sebagai artefak dakwah 

digital yang membentuk persepsi generasi muda tentang kesalehan, identitas, serta 

makna hijrah di era modern. 

Meskipun demikian, film ini juga memperlihatkan ambivalensi representasi 

hijrah. Penekanan berlebihan pada simbol-simbol visual seperti gaya berpakaian atau 

retorika religius, berisiko menempatkan hijrah pada ranah performatif dan 

komodifikasi pop Islam. Hal ini dapat mereduksi makna hijrah menjadi sekadar gaya 

hidup atau tren, bukan proses spiritual dan moral yang mendalam. Oleh karena itu, 

pemahaman hijrah perlu ditempatkan kembali pada esensi dasarnya, yaitu sebagai 

perjalanan menuju keikhlasan, perbaikan diri, komitmen etis, dan kedekatan spiritual 

dengan Tuhan. Dengan demikian, film Ketika Mas Gagah Pergi dapat dilihat bukan 

hanya sebagai produk hiburan, tetapi juga sebagai cermin dinamika keagamaan anak 

muda yang terus bertransformasi di tengah budaya digital dan visual masyarakat 

Muslim kontemporer. 

 

E. Daftar Pustaka 

 

Ahmad, I. (2018). Popular piety and digital Islam in contemporary Indonesia. Al-

Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 56(2), 245–274. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2018.562.245-274 

Al-Zaman, M. S. (2022). Social mediatization of religion: islamic videos on YouTube. 

Heliyon, 8(3). https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e09083 

Bahruddin, M., Hamad, I., & Triputra, P. (2021). The representation of social changes 

in Indonesian muslim society: A semiotic analysis of ‘ketika Mas Gagah Pergi.’ 

Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 37(2). 

https://doi.org/10.17576/JKMJC-2021-3702-05 

Campbell, H. A. (2012). Introduction: The rise of the study of digital religion. In Digital 

Religion: Understanding Religious Practice in New Media Worlds. 

https://doi.org/10.4324/9780203084861 



Akhmad Ramidi 

           121 JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

Campbell, H. A. (2013). Digital religion: Understanding religious practice in new media 

worlds. Routledge. 

Campbell, H. A., & Tsuria, R. (2022). Digital Religion: Understanding Religious Practice 

in Digital Media. In Digital Religion. 

Dhofier, Z. (2011). Tradisi pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia. LP3ES. 

Hasan, N. (2013). Narasi dan Politik Identitas: Pola Penyebaran dan Penerimaan 

Radikalisme dan Terorisme di Indonesia [Laporan Penelitian]. Yogyakarta: 

Fakultas Syariah Dan Hukum UIN Sunan …. 

Hasan, N. (2019). Islam Transnasional Dalam Perubahan Lanskap Politik-Keagamaan 

Di Indonesia. Dalam Ali Muhtarom, Ideologi Dan Lembaga …. 

Hasanah, U., Holilah, I., & ... (2025). New Ustazah: Hijrah \&Transformation of Da’wa 

Authority among Celebrities in Indonesia. Jurnal Dakwah …. https://ejournal.uin-

suska.ac.id/index.php/risalah/article/view/35926 

Hassan, U. H. A., & Pawi, A. A. A. (2019). Romantic, wealth and perfectionist: The 

representation of post-islamism in habiburrahman el-shirazy’s novel ayat-ayat 

cinta 2. Jurnal Komunikasi: Malaysian Journal of Communication, 35(4). 

https://doi.org/10.17576/JKMJC-2019-3504-27 

Heryanto, A. (2015). Identitas dan kenikmatan: Politik budaya layar Indonesia. 

Kepustakaan Populer Gramedia. 

Hoesterey, J. B. (2008). Marketing morality: The rise, fall and rebranding of Aa Gym. In 

Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia. 

https://doi.org/10.1355/9789812308528-010 

Husein, F., & Slama, M. (2018). Online piety and its discontent: revisiting Islamic 

anxieties on Indonesian social media. Indonesia and the Malay World, 46(134). 

https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1415056 

Jati, W. R. (2015). Kesalehan sosial sebagai ritual kelas menengah muslim. Jurnal 

Kebudayaan Islam, 13(2). 

Jenkins, H., & Plasencia, A. (2024). Convergence Culture: Where Old and New Media 

Collide. In Is the Universe a Hologram? 

https://doi.org/10.7551/mitpress/10428.003.0018 

Kailani, N. (2019). Televangelisme Islam dalam Lanskap Otoritas Keagamaan Baru. 

digilib.uin-suka.ac.id. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/57470/2/surat-

surat-pernyataan1680053968.pdf 

Maryani, A., Ratnasari, A., & Zakiah, K. (2024). Hijrah Youth Virtual Communication 

Representation on Social Media. KnE Social Sciences, 2024, 78–89. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Visual Religion dan Gerakan Hijrah: Analisis Film ketika Mas Gagah pergi di era Digital 

122           
JURNAL MANAJEMEN DAKWAH 

Volume 6, Nomor 2, Desember 2025 

https://doi.org/10.18502/kss.v9i22.16657 

Nef-Saluz, C. (2007). Islamic pop culture in Indonesia. An Anthropological Vield Study 

on Veiling Practices …. 

https://www.anthro.unibe.ch/unibe/portal/fak_historisch/dkk/anthro/content/e4

0422/e40425/e40426/e127585/files127637/ab41_ger.pdf 

Nisa, E. F. (2018). Social Media and the Identity of Muslim Women in Indonesia. 

Contemporary Islam, 12(1), 37–58. https://doi.org/10.1007/s11562-017-0409-x 

Patrizi, L. (2021). Holy war of images: New Islamic religious cinema between Ramadan 

series and internet streaming. Journal of Religion, Media and Digital Culture, 

10(1). https://doi.org/10.1163/21659214-bja10049 

Plate, S. B. (1998). Religion/literature/film: Toward a religious visuality of film. Literature 

and Theology, 12(1). https://doi.org/10.1093/litthe/12.1.16 

Ramidi, A. (2021). Pemuda Muslim dan Bengkel Moralitas: Antara Menikah Muda dan 

Wacana Kesalehan Studi Rumah Taaruf-Qu Di Yogyakarta. digilib.uin-suka.ac.id. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/47048 

Ramidi, A. (2025). Dakwah Islam Populer dan Taar`uf di Kalangan Anak Muda Muslim 

Urban. Ulul Albab: Journal Dak`wah and Social Religiosity 2025 

(Stidmustafaibrahim …. 

Rosa, H. T. (2016). Ketika Mas Gagah Pergi. Citra Sinema. 

Setyaningsih, R. (2016). studi semiotik sikap humanis-religius dalam trailer film ketika 

mas gagah pergi. ettisal Journal of Communication, 1(1). 

https://doi.org/10.21111/ettisal.v1i1.1054 

Slama, M. (2018). Practising Islam through social media in Indonesia. Indonesia and 
the Malay World, 46(134), 1–4. 

https://doi.org/10.1080/13639811.2018.1416798 

van Bruinessen, M. (2008). Traditionalist and Islamist Pesantrens in Contemporary 

Indonesia. The Madrasa in Asia, 217–246. 

https://doi.org/10.1017/9789048501380.009 

van Bruinessen, M., & Allievi, S. (2013). Producing Islamic Knowledge. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9780203846230 

Woodward, M. (2010). Java, Indonesia and Islam. books.google.com. 

https://books.google.com/books?hl=en%5C&lr=%5C&id=kHb-

640Gfa4C%5C&oi=fnd%5C&pg=PR6%5C&dq=orientalism+islam+studied%5C&ot

s=Tl4AveQsER%5C&sig=FW9tlcLB9t0WNW7IZYmQL-c3obg. 


